# سِلسلة في الدّراسات الفلسفية والأخلاقية يشرف على إصدارها الدكتورمود قاسم ستاذ الفلسفة بجامعة العتاهرة

أُصُول لفلسف الرابنير اقية

تأليف الد كنور محرج لما أبورتا إنَّ

ماجستبر فى الفلسفة ـ دبلوم معهد العلوم الاجتماعية دكتوراه العولة فى الفلسفة من السربون مع رتبة الصرف الممنازة مدرس تاريخ الفلسفة بكلية الآداب ـ جامعة الإسكندرية

> الطبعة الأولى القامرة ١٩٥٩

النَّاشِّتُ و مكتبة الانحبُ الميصرية ١٦٥ مشاع محدث ريد العاصرة

# سِلسلهٔ فی الدّراسات الفلسفیة والأخلاقیت بیرنسالهٔ الدّراسات الفلسفهٔ بهامعة التاهرة

أصول لفالسف الدين السهروددي

## ئالىف ئ

الدكنور محريبلى أبورتان

ماجستبر فى الفلسفة \_ دبلوم معهد العلوم الاجتماعية دكتوراه الدولة فى الفلسفة من السربون مع رتبة الصرف الممتازة مدرس تاريخ الفلسفة بكلية الآداب \_ جامعة الإسكندرية

> الطبعة الأولى القامرة ١٩٥٩



الناشية مكتبة الانحب لوالميصت رية ١٦٥ مشاع محدث ريه العامدة

# الإهداء

إلى القلب الرحيم الذى ودع هذه الدار وأنا مغترب

إلى طلب العلم

إلى والدتى

هذا هو الكتاب الثانى من المجمــوعة الإشراقية

وقد صدر الكتاب الأول وهو :

هياكل النور »

في طبعة مستقلة عن المكتبة التجارية بالقاهرة

#### مقددمة عامة

اهتم معظم الباحثين في الغراث العقلى الإسلامي بدراسة الفرع المشائى للفلسفة الإسلامية ، وقد أخرجت دور النشر كثيراً من الدراسات حول الفارابي وابن سينا وابن رشد ، وبذلك أهمل جانب مشرق عميق الجذور في الفكر الإسلامي، وهو الفرع الافلاطوني الذي يمثله الفيلسوف الإشراقي شهاب الدين السيروردي المقتول ومدرسته .

ويرجع الفضل في توجيه كانب هذه السطور إلى هذه الناحية الفنية من الفكر الإسلامي إلى الاستاذ الدكتور أبو العلا عفيني ، إذ عكمة تحت إشرافه منذ سنة ١٩٤٤ على جمع آثار , شيخ الإشراق ، التي كان معظمها لا يزال مخطوطا في ذلك الوقت وكان أن اتصلت سنة ١٩٤٥ بالاستاذ لويس ماسينيون المستشرق للمروف فأرشد في إلى نواح جديرة بالبحث ، ويسر لى الاطلاع على بعض المؤلفات النادرة حول الموضوع والموجودة بمكتبة المدمد الفراسي للآثار بالقاهرة.

ولا يسمنى فى هذه التقدمة إلا أن أتوجه بالشكر وعرفان الجميل إلى هذين الحليلين .

وليس من شك في أن جدة الموضوع وطرافته ستثيران اهتهام كثير من الباحثين. وثمت أمر آخر وهو أن ظهرر مذهب الإشراق قد دحض الادعاء الذي ظل مؤرخو الفلسفة الإسلامية يذبعونه حقبة طويلة من الزمن ؛ إذ خيل إليهم أن هجوم الفزالي العنيف على الفلسفة قد قضى عليها نهائيا في المشرق الإسلامي بحيث لم يكن هناك على حد قولهم مس ثمت مجال لأي ابتكار فلسني بعد ابن سينا. ولمكن النطور الفكري كان يجب أن يذهب إلى مداه رغم العقبات السياسية والاحداث التاريخية التي كانت تقف بالمرصاد لأي انحراف عن مذاهب الهل السنة، ذلك أن السهروردي عاش في فرة الحروب الصليمية أيام صلاح لدين

الآيوبى بعد سقوط الدولة الفاطمية ، واندحار المذهب الشيمى وانتصار الإسلام السنى و تكتل المسلمين والتفافهم حول لواء السنة لمقناومة الغنزو الصلبي على العالم الإسلامى .

كانت إذن كل الظروف السياسية والدينية غير مواتية لظهور هذا المذهب ، ولكنه انبثق خلال هذه العقبات لآنه كما سنرى فيما بعد وليد تطور فكرى كامن في المحيط العقلي الإسلام، إذ أن الإشراقية تمثل المرحلة الحاسمة أوالنتيجة المنطقية لتطور مذهب ابن سينا الحقيق (1). وبالإضافة إلى ذلك فإن اتصال الإشراق بالتشيع جعل دراسة الفكر الإشراق ذا أهمية بالغة .

على أنه قد ظهرت خلال الأبحاث التى قمنا بها حول هذا الموضوع ، مشاكل كثيرة تناولنا بعضها بالبحث فى هذا المؤلف ، وسنتناول بعضها الآخر فى مؤلفات ستظهر تباعا إن شاء الله . هذا فضلا عما ستتضمنه هذه السلسلة من نصوص للسهروردى (٢) ولتلامذته .

وقد خصصنا هذا الكتاب لإعطاء صورة عامة عن خصوبة الموقف الإشراقى عند السهر وردى مع إبراز خصائص المذهب ، وصلته بالمذاهب السابقة عليه ، وقد عنينا أن نشير فى إيجاز إلى صلة المذهب بنظرية أفلاطون فى المثل، وذلك لكى مهد للبحث الذى نزمع نشره قريبا عن انتقال نظرية المثل الأفلاطونية إلى المدرسة الإشراقية وإلى فلاسفة الإسلام بصفة عامة .

ويهمنى بهذا الصدد أن أشيد بالأبحاث والمقالات التى نشرها حول الموضوع كل من :

<sup>(</sup>۱) أشرنا إلى هذا الموضوع بالتفصيل فى فصول من الاتجاهات الأفلاطونية مند ابن سينا، وذلك فى بحث بالفرنسية تحت الطبع ــراجع أيضا بمجلة كلية الآداب بجامعة الإسكندرية سنة ١٩٥٧ بمثا الوؤلف منوانه ﴿ نقد أبى البركات لفلسفة ابن سينا ﴾ .

<sup>(</sup>٢) ظهر منها كمناب هياكل النور ؛ رقد أعددنا للنصر : لمحات في الحفائق ، والألواح العهادية

Carra de Vaux, Horten, Iqhal, Spies, Ritter.

ويدور معظمها حول تحقيق تاريخ حياة سهروردى وفهرسة كتبه أو تلخيص نتف من آرائه ، إلا أن كتاب السيد محمد إقبال عن , تطور الفلسفة في فارس ، وقد تضمن محمدًا عن شيخ الإشراق يمكن أن يعد محاولة أو لية بسيطة لدراسة المذهب لم يكتب لها كامل التوفيق .

هذا، وقد عكف مستشرق فرنسي بمعهد الدراسات العليا بباريس هو الاستاذ Henri Corbin هنري كوربان ، على نشر نصوص السهروردي ، وقد نشر الجزء الأول من هذه النصوص بعد بدئنا في هذا البحث بفترة طويلة ، ولذلك فقد اعتمدنا في أكثر المواضع على الخطوطات الاصلية .

وإنى إذ أقدم هذا المجهود المتواضع إلى المثقفير من قراء العرببة أرجو أن يحفز الباحثين على الاهتمام بهذا النوع من الدراسات ، فثمت مجال واسع للتعاون والإنتاج المثمر في هذا الميدان كما أوضحت في الخطاب الافتتاحى لمناقشة رسالة الدكتوراه المقدمة إلى السربون . وكان ذلك بصدد التنازع حول ادعاء ملكية موضوعات البحث بين بعض المؤلفين العرب وفريق من المستشرقين .

ولا غرو أن الروح العلمية الحقة توجب طرح الآثرة وتدفعنا إلىحب الحقيقة لذاتها وإلى التعاون مع روادها حتى نحفظ للفكر كرامته وللعلم سماحته والله الموفق سواء السبيل .

ولا يفو تنا أن نتوجه بالشكر إلى المشرف على هذه السلسلة الآستاذ الدكتور محمود قاسم جزاء ما قدم من مجهود وعثاية فى نشر هذا الـكتاب .

المندرة ـ رمل الاسكندرية

محرعلى أبو ريامه

أغسطس سنة ١٩٥٨

# الباسيبالأول

الفصل الأول

# نشأة السهروردى

#### اسمه ولقبه :

هو أبو الفتوح يحيى بن حبش بن أميرك (١) الملقب بشهاب الدين السهروردى المفتول وقد اختلفت الروايات فى صحة اسمه ولكن معظم هذه الروايات تكاد تجمع على صحة هذه التسمية (٢) .

وقد لقب بالمقتول لئلا يعتبر شهيِّداً ، والكن اللامذته مع هذا فسروا كلمة

<sup>(</sup>۱) مرآة الجنان لليافعي « ص ٣ و ص ٤٣٤ » شهاب الدين محى بن حبس بفتح الحاء المهملة والباء الموحدة بالثان المعجمة السمهروردى المقتول محلب. أميرك بفتح الهمزة والمم المكسورة ثم ياء ساكنة مثناة من تحتها و بعدها راء مفتوحة ثم كاف وهو اسم أعجمي معناه أمير تصفير أمير وهم يلحقون السكاف آخر الإسم للتصفير .

<sup>(</sup>۲) وميات الأعيان لابن خلكان مخطوط رقم ۳۴، ۳۴ تاريخ دار الكتب الفاهرة . هو أبو الفتوح يحى بن حبش بن أميرك الملقب شهاب السمهروردى المقتول بحلب وقبل اسمه أحمد وقبل كسية اسمه وهو أبو الفتوح وذكر أبو العباس ابن أبى أصبيعة في طبقات الأطباء أن اسمه عمر ولم يذكر اسم ابيه والذي ذكرته هو الأصح ولهذا بنيت الترجمة عليه فاني وجدته بخط جماعة من أهل المعرفة بهذا الفن وأخبرني به جماعة أخرى لا أشك في معرفتهم فقوى عندى ذلك فترجمت عليه والله أعلم . ج ٢ ص ٢٥٦ ، ٢٥٧ من طبعة القاهرة سنة ١٢٩٩ ه .

وقد لاحظ الأستاذ نللينو من قبل هذا الخطأ الذى وقع فيه ابن أبى أصيبعة ووصفه بالسهو الشنيع والغلط الفظيم « واجع كتاب علم الفلك تاريخه عند العرب فى القرون الوسطى من منشورات الجامعة المصرية ــ روما سنة ١٩١١ س ٦٨ » .

والمقتول، تفسيراً يفهم منه أنه شهيد . ويذكر Corbin (1) ومع هذا فإن تلاميذه لم يفهموا لقب مقتول إلا يمعنى شهيد وهـذا أمر وجدت شاهد صدق عليه فى مخطوط يسميه صراحة بلقب شهيد (٢) . .

وقد اختلط لقبه (السهروردى) على بعض كتاب التراجم حتى أن فان دن برج يذكر في دائرة المعارف الإسلامية أن السهروردى المقتول انتقل إلى بغداد مع أن الذي عاش في بغداد شخص آخر يدعى السهروردى أيضاً إذ أن هناك (٣) شهاب الدين السهروردى المقتول الذي نترجم له ثم أبو النجيب عبد القادر ابن عبد الله بن محمد بن عمويه الملقب ضياء الدين السهروردى الفقيه الصوفي المتوفى بغداد سنة ٣٥٥ ه. وأيضاً أبو حفص عمرو بن محمد بن عبد الله بن محمد بن عمويه وهو ابن أخى المقدم ذكره ، وكان فقيها صوفياً شافعي المذهب له كتاب وعوارف المعارف ، وقد توفي سنة ٣٣٣ ه .

## نشــــأته:

لانشير المراجع التى تؤرخ حياة شهاب الدين السهروردى إلى تفصيلات وافية عن تاريخ ميلاده و نشأته الأولى و تعليمه ، ولا تلتى ضوءا ساطعاً على نسبه وأسرته التى نشأ فيها ، حتى أن معظم المراجع التى ينقل بعضها عن بعض فى الغالب لا تذكر شيئاً عن مولده وحياته الأولى فئلا الشهرزورى نلييد، المباشر

Journal Asiatique: Juillet - Septembre 1935. (1)

H. Corbin: Le Bruissement de l'aile de Gabriel, Traité philosophique et mystique publié et traduit avec une introduction et des notes par H. Corbin et P. Kraus.

<sup>(</sup>٣) راجع « تقديسات الثبيخ الشهيد » (مجموعة من الأناشيد والصلوات) مخطوط استانبول A. Ritter: Philologika, أيضاً ١١٨٨ ورقة رقم ١١٨٧ – راجع أيضاً ١٩٣٧ س ١٤٨٠ من المحالية المحال

<sup>(</sup>٢) راجع دائرة معارف البستاني مادة السهروردي .

وشارح مؤلفاته لانجد في ترجمته المطولة للمهروردي إجابة شافية عن هذه الاستفسارات .

ولاشك أن صغر سن هذا الفيلسوف الصوفى وكثرة أسفاره كانا من العوامل الني ضيقت نطاق انتشار علمه وذيوع صيته فلم يحفل الجمهور وكثرة الخواص بتتبع نشأته الأولى .

ولد السهروردى بين سنة ٥٤٥ه و ٥٥٠ه ويقال إن مولده كان ببلدته سهرورد من أعمال زنجان من عراق العجم ، وينسبه صاحب آثار البلاد (١) إليها فيذكر . أن سهرورد بلدة بأرض الجبال بقرب زنجان ينسب إليها أبو الفتوح محمد بن يحيى الملقب شهاب الدين ، .

وتجمع المراجع التي تحت يدنا على أنه بدأ حياته العلمية باتصاله بأستاذه بجد الدين الجبلى في مراغة من أعمال أذربيجان حيث تلتى عنه أصول الحكمة والفقه ، وبحد الدين الجبلى هذا هو أستاذ الفخر الرازى (٢) وكانت بينه وبين السهروردى مناظرات ومساجلات .

<sup>(</sup>۱) آثار البلاد الفزويني س ۲۹۰ طبع فوستنفلد . وأبضاً راجع دائرة المعارف الإسلامية مادة Suhraward وضع M. Plessner وبلدة سهرورد بلد في ميديا الفديمة الني تسميمنطقة الجبال . ويعتقد نلاكه أنها يمكن أن ترجع في الإسم إلى Suhrab حاكم الحرة الفارسي ولا يمكن تحديد موقع سهيرورد بالضبط ولسكن الجغرافير المسلمين محددون موفعها على الطريق بين همذان وزعان الى جغوب سلطانية وكان طول هذا الطريق ٠٠ فرسخا. ويرى الأسطخرى أن هذا الطريق كان بعد أقصر طريق في زمن السلم إلى اذريبجان ، أما في زمن الحرب فيكان المسافرون يقطون طريق في زمن الرابع الهجرى ( الماشر الميلادي ) وقد هجرها أهلها وكانوا المدينة في أيدى الأكراد في القرن الرابع الهجرى ( الماشر الميلادي ) وقد هجرها أهلها وكانوا من الزنادقة ولم يبق منهم إلا نفر قليل وقد دمرها المنول ويصفها المسعودي بعد ذلك على أنها قرية صغيرة تحيط بها قرى منولية متعددة في وسط جبال ميديا » .

ومِذكر عنه ابن خلكان (۱) في الوفيات , كان من علماء عصر، قرأ الحكمة وأصول الفقه على الشيخ بجد الدين الجبلي (۲) بمدينة مراغة من أعمال أذر بيجان ، إلى أن برع فيهما ، وهذا بجد الدين الجبلي هو شيخ فخر الدين الرازي وعليه تخرج و بصحبته انتفع ، .

ولا ندرى أيضاً شيئا عن ظروف تلقيه العلم فى مراغة ، وكل الذى نعلمه عن بجد الدين الجبلى أستاذه أنه كان من المتكلمين الذين تأثروا بالمشائية ، وأنه كان فقيها أكث منه فياسوفا ، ثم تشير المصادر بعد ذلك إلى أن فليسوفنا أخذ يطوف الآفاق ، فينتقل من بلد إلى آخر تدفعه رغبة ملحة فى طلب المعرفة ، وقد أشار هو إلى ذلك فى نهاية المطارحات قائلا , وهو ذا قد بلغ سنى إلى قريب من ثلاثين سنة وأكثر عمرى فى الأسفار والاستخبار والتفحص عن مشارك مطلع على العلوم ولم أجد من عنده خبر عن العلوم الشريفة ولا من يؤمن بها ، (").

وإذاً فنحن أمام شخصية طموحة تسعى لتلتى العلوم والمعارف، وتلتى فى سبيل ذلك من عنت السفر ومشقة الطريق ما لا يثنيها عن مداومتها للاستزادة ، وتشير المصادر مرة أخرى إلى أنه سافر إلى أصفهان وهناك قرأ البصائر النصيرية فى المنطق لعمر بن سهلان الساوى على الظهير الفارسى .

يقول تلميذم الشهرزورى (١) . سافر فى صغره فى طاب العلم والحكمة . . . إلى أصفهان ، وبلغنى أنه قرأ هناك بصائر ابن سهلان الساوى على الظهير الفارسى والله أعلم بذلك ، إلا أن كتبه تدل على أنه فكر فى البصائر كثيرا . ، والبصائر

<sup>(</sup>۱) وفيات الأعيان لابن خاـكان ج ٣ ص ٧ ه ٢ طبمة الفاهرة ، وكذلك راجع شذرات الذهب لابن العاد ج ٤ ص ٢٩٠ .

۲۳ س ۲۳ س ۲۳ س ۲۳ .

<sup>(</sup>٣) المطارحات طبعة Corbin استانبول ه ١٩٤ فقرة ٢٠٥ س ه٠٥.

<sup>(</sup>٤) واجع الشهرزورى نزهة الأرواح وروضة الأفراح و مخطوط ، .

اللحيص لمنطق الشفا لابن سينا ، وأهمية مقامه فى أصفهان ترجع إلى أنه اتصل عدهب ابنسينا فيها الصالاوثيقا ، فترجم رسالة الطير لابن سينا إلى الفارسية(١).

ويشير الشهرزورى أيناً إلى أنه كانت له صداقات واجتماعات بفخر الدين المارديني (٢) وكذلك بذكر هذا ابن أبى أصيبعة . وفحر الدين المارديني هذا كان أستاذاً في اللغة والفلسفة بي ماردين ولا شك أن السهروردي استفاد من اتصاله به في تكوين مذهبه المثنائي لأن المارديني هذا قد درس ابن سينا ، ويظهر أن انصاله بالممارديني كان قبل مجيئه (أي الدمهروردي) إلى حلب لأن الدمهروردي قتل قبل انتقال المارديني إلى حلب ، وتكاد نقف المراجع كلها عند هذا فلا تشير بعد ذلك الما انتقاله إلى حلب ثم مقتله ، إلا أن Corbin (٢) و Massignon (١٠ يشيران إلى انتقاله إلى الأناضول وينقلان ذلك عن تاريخ السلاجقة لمسكر مين خليل ثم كتاب اللمع في البدع لإدريس بن بيدكن النركاني وكذلك الشهرزوري (٥) ويذكر أيضاً اللمع في البدع لإدريس بن بيدكن النركاني وكذلك الشهرزوري (٥) ويذكر أيضاً

<sup>(</sup>١) أصوات أجنعة جرائيل ص ٦٨ Corbin

<sup>(</sup>۲) فخر الدين المارديني هو أبو عبد الله محمد بن عبد السلام بن عبد الرحمن الأنصارى كان علامة وقته في العلوم الحركمية جيد المعرفة بصناعة الطب متقناً للغة ، مولده في ماردين وأجداده من القدس ، قرأ فخر الدين الحركمة في ماردين على حكم عجمي من همذان وقرأ الطب على أمين الدولة ابن التلميذ ثم أقام في مدينة حيني سنين كثيرة ثم ذهب إلى دمشق سنة ۸۹ ه وأقام بها إلى أخر شيهان سنة ۸۹ ه ثم انتقل إلى حلب حيث بق في خدمة الملك الظاهر بحو سننين ثم عاد إلى ماردين وتوفى في ذي الحجة سنة ۹۶ ه ه مات عن ۸ هسنة. وكان أكثر اهتمامه في الطب بقانون ان سينا كما كان يميل في العلمة إلى مذهب ابن سينا ، وله شرح على قصيدنه العيذية \_ راجع طبقات الأطباء لابن أبي أصيمة ج ١ ص ٢٩٩ س ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٢) أصوات أجنعة جبراثيل ص ٩٨ .

<sup>(</sup>٤) بحوعة نصوس لم تنشر ، ماسنبون ص ١١٣ وما يعدها باريس سنة ١٩٢٩ .

<sup>(°)</sup> الشهرزورى مخطوط السلطان أحمد خان صورة شميية بجامعة فؤاد رقم ٣٤٠٣٧ ورقة ٢٠٠٠ وفي نسخة الأستاذ محمود الحضيرى في ورقة ٣٨٧ جاء ما يلى « كان رحمه الله غاية في التحريد نها ة في رفضه الدنيا يحب المقام بديار بكر وفي بعض الأوقات يقيم بالشام وفي بعضها =

بهذا الصددأن السهروردى كان يفصل الإقامة بديار بكر، وقد اتصل بأمير خربوط عماد الدين قرة أرسلان وأهدى إليه كتاب الألواح العادية . ويذهب ماسينيون إلى أن السهروردى أسس مدرسة أشراقية فى بلاط هذا الأمير (1)، ولمكن المصادر الآخرى لم تؤيد هذا الرأى، ثم أن صغرسنه وكثرة أسفاره لاتجعلنا نعتقد أنه كان لديه من الوقت ما يسمح له بتكوين مدرسة فلسفية خصوصاً وأن إقامته فى الأناضول عند الامير أرسلان لم تطل لان الشيخ كان كثير الاسفار ميالا إلى التجوال .

ويضيف ماسينيون إلى هذا أن هذا العهد كان عهد الشباب الأول عند السهر وردى وأنه كان أشراقياً بحضاً . وإذا سلمنا بهذا فعنى ذلك أنه الصل بالأمير قبل ذهابه إلى مراغة لدراسة الفقه والفلسفة المشائية وهذا غير صحيح لأن الثابت الذى تورده المراجع أنه بدأ حياته العلمية باتصاله بأستاذه مجد الدين الجبلى في مراغة ، وهناك الصل بالفاسفة الارسطية وإذا فلم تكن الاشراقية خاصة تماماً من الارسطية في بلاط ذلك الأمير ، ثم أننا رأينا أن فلسفة الاشراق ظهرت في ثوب متماسك في حكمة الاشراق بعد الالواح العادية . وإذن فتكون الألواح بداية تفلسف لشاب درس الفلسفة المشائية وقد عاش في بيئة تموج بها فنأثر بقضاياها . وبالفعل نجد في الالواح مؤثرات مشائية ، فليس صحيحاً أن الالواح العادية كا ذكر ماسينيون تعبر عن نزعة إشراقية خالصة .

والمهم أن المراجع كلها حتى الشهرزورى نفسه لا تشير فى توسع إلى اتصال السهروردى بقرة أرسلان مع أن الشهرزورى كان تلميذه الوفى . وكذلك المؤرخون المعاصرون لم يشر معظهم إلى ذلك مما قد يدل على عدم أهمية هذا

<sup>=</sup> بالروم وكان ـ بب قاله على مابلغنا أنه لما خرج من الروم إلى الثام دخل حلب وصاحبها يومئذ الملك الظاهرين صلاح الدين يوسف. وكان قدومه إلى حلب كما نقل ابن أبى أسيبعة سنة ٧٩ ٥... ( الطبقات ج ٣ ص ١٦٨ ) .

<sup>(</sup>١) راجع بجوعة نصوص لم تنصر ص ١١٣ وما بعدها .

الاتصال فى نظرهم وذلك راجع إلى قصر المدة بحيث لم تستدع الانتباه من جانبهم .

وانتقل السهروردى بعد ذلك إلى حلب وهناك أخذ الفقهاء يتناقشون معه. فظهر عليهم .

#### السهروردي في حلب :

لا تعطينا المصادر وصفاً تفصيلياً لحياة السهروردى فى حلب بل إن معظمها لا يكاد يذكر شيئا ما عن نشاطه العلمى فى حلب ويكتنى بأن يورد اتهام الفقهاء له بالزندقة والإلحاد والمروق عن الدين ثم يسجل واقعة مفتله .

وقد كان هذا الشيخ الإشراق على كثير من عدم الاكتراث لآراء الفقهاء، وكان الفقهاء من ناحية أخرى خصوصا فى القرنين الحامس والسادس الهجرى يتلمسون لأسحاب النظر العقلى مظان المروق عن المذهب الديني الرسمي فيحكمون بكفرهم ويطلبون إقامة الحد عليهم.

وكان الحكام وجلهم من أهل السنة بعد أن دالت الدولة الفاطمية الشيعية يتخوفون من الحركات الباطنية ويشتطون في محاربتها ، وهالهم انتشار الإسماعيلية كذهب ديني في الشرق فأخذوا يضيقون الخناق على أصحاب الدعاوى الباطنية . ومتفلسفة الصوفية هم أقرب المفكرين إلتياثاً بتيارات الباطنية ، وهكذا نستطيع أن ترسم الإطار الذي وضعت فيه حادثة مقتسل السهروردي والحلاج قبله في المشرق .

غير أن لكل حادثة معينة مقدمات خاصة تفضى إليها : فمن ناحية نجد تهوراً وعدم تحفظ من جانب السهروردى ومن ناحية أخرى نجد حقداً ورغبة فى التشفى منجانب الفقهاء .وقد لتى منهم السهروردى عنتاً واضطهاداً بالغين حتى أنه يذكر فى آخر التلويحات . ولا تبذلن العلم وأسراره إلا لاهله ، واتق شر من أحسنت إليه من المثام ، فلقد أصابتنى منهم شدايد ، .

ويورد الشيخ سديد بن رقيقة (١) أن , شهاب الدين السهروردي كان قد أتى إلى شيخنا فحر الدين المارديني ، وكان يتردد إليه في أوقاته وبينهما صداقة وكان الشيخ فخر الدين يقول لنا ، ما أذكى هذا الشاب وأفصحه ، ولم أجد أحداً مثله في زماني ، إلا أني أخشى عليه لكمثرة تهوره واستهتاره وقلة تحفظه أن يكون ذلك سببا لتلفه , . ويستطرد فخر الدين المارديني فيقول , فلما فارقنا شهاب الدين السهر وردى من الشرق و توجه إلى الشام أتى إلى حلب و ناظر بها الفقها. ولم بجاره أحد فكثر تشنيعهم عليه فاستحضره السلطان الملك الظاهر غازى بن الملك الناصر صلاح الدين بن يوسف بن أيوبواستحضر الأكابر من المدرسين والفقهاء والمتكلمين ليسمع ما يحرى بينهم وبينه من المباحث والكلام ، فتكلم معهم بكلام كثير ، و بانله فضل عظم وعلم باهر وحسن موقعه عند الملك الظاهر وقريه وصار مكينًا عنده مختصاً به ، فازداد تشنيع أو لئك عليه وعملوا محاضر بكفره وسيروها إلى دمشق إلى الملك الناصر صلاح الدين ، وقالوا إن بقي هذا فإنه يفسد اعتقاد الملك ، وكذلك إن أطلق فإنه يفسد أي ناحية كان مها من البلاد ، وزادوا عليه أشياء كثيرة من ذلك ، فبعث صلاح الدين إلى ولده الملك الظاهر بحلب كتاباً في حقه بخط القاضي الفاضل وهو يقول فيه , إن هذا الشهاب السهروردي لا بد من قاله ولا سبيل أنه يطلق ولا يبقى بوجه من الوجوه ، ا ه .

. ويذكر ابن أبى أصيبعة فى موضع آخر ، إن الشهاب بحث مع الفقهاء فى سائر المذاه ب وعجزهم ، واستطال على أهل حلب وصار يكلمهم كلام من هو أعلى قدرآ منهم، نتعصبوا عليه وأفتوا فى دمه حتى قتل ، .

و لذى نستطيع أن نصل إليه من هذه النصوص هو :

۱ — أن السهروردى استثار أهل حلب وجادلهم فحقدوا عليه وسيروا عضراً بكفره إلى صلاح الدين الآيوبي .

<sup>( )</sup> عيون الأنبياء في طبغات الأطباء لابن أبي أصيبعة س ١٦٧ ج ٢ .

والأمر الثانى أن الملك الظاهر كان يؤثر السهروردى ويجله ويقدمه على فقها عليه عليه .

ويذكر ابن خلكان أن الشيخين مجد الدين وزين الدين ابنى جهل (أو جهيل في بعض المراجع) كانا أشد الجماعة عليه ، ولا نعرف السبب في ذلك ، إلا أن يكون السهروردي قد تطاول علمهما واحتد في مناقشة فقهية أو كلامية فحقدا عليه .

غيراً ننا نقف عند الصلة بين الملك الظاهر والسهروردي. فهل آثره الملك الظاهر بعد مجادلته للفقهاء وانتصاره عليهم ، أو أنه كان له به اتصال من قبل؟ إن الروايات تكاد تجمع على أن الملك الظاهر قد آثر والشهاب، لعلو كعبه في العلم ، ولما شاهده منه من انتصاره على فقهاء حلب ، ولكن مرجعاً واحداً يشير إلى سابق معرفة الملك الظاهر به وهو طبقات الأطباء (۱). وينقل عن صاحب الطبقات معظم مؤرخي الترجمات خصوصاً في ترجمة السهروردي ، ولكن على الرغم من هذه العلاقة الوثيقة فإنها لم تشفع له ولم تؤد إلى إنقاذه من الموت.

سبب مقتله : (۲)

وينفرد الماد الأصفهانى المعاصر لصلاح الدين بإيراد القصة الكاملة لمقتله (٢) « سنة ٨٨٥ و فيها قتل الفقيه شهاب الدين السهروردى و تلبيذه شمس الدين بقلعة حلب أخذ بعد أيام ، وكان فقهاء حلب قد تعصبوا عليه ماخلا الفقهين (ابنى جهيل) فإنهما قالا هذا رجل فقيه ومناظرته فى القلعة ليست بحسن ، ينزل إلى الجامع ويجتمع الفقهاء كلهم و يعقد له مجلس ، فى الخلاف ما ترجح لهم عليه بحجة . . . . وأما علم الأصول ما عرفوا أن يتكلموا معه فيه وقالوا له أنت قلت فى تصانيفك

<sup>(</sup>١) طبقات الأطباء لابن أبي أصبيعة .

<sup>(</sup>٢) راجع مقال المؤلف عن « كيف أبيح دم السهروردى الإشراق » في مجلة الثنافة المدد ٧٠٧ . ويونيو سنة ١٩٥٧ .

<sup>(</sup>٣) Bulletin d'etudes orientales, tome VII-VIII années, 1937-1938 البستان الجامع أنواد ع الزمان لمهاد الدين الأسفهاني كتب في حلب ٩٣ - ٩٩ م نشره :

Claude Cahen

ان الله قادر على أن يخلق نبياً وهذا مستحيل، فقال لهم: ما حداً لقدرته، أليس القادر إذا أراد شيئا لا يمتنع عليه ؟. قالوا: بلى ، قال :فالله قادر على كل شيء ، قالوا: لا على خلق نبى فإنه مستحيل، قال : فهل يستحيل مطلقا أم لا ؟ ، قالوا : كفرت . وعملوا له أسبابا لانه بالجلة كان عنده نقص عقل لاعلم، ومن جملته أنه سمى نفسه المؤيد بالملكوت . .

وأهمية هذا النص ترجع إلى أن مؤلفه وهو عماد الدين الأصفها في كان معاصراً للسهروردي ، ولرأيه قيمة تاريخية كبرى ، أما الواقعة الني أوردها العاد الاصفها في فتلخص في أن هؤلاء الفقهاء كانوا يتمسكون بحرفية النصوص الدينية التي أشارت إلى أن محداً خاتم المرسلين .

أما السهروردى فإنه يفصل بين النقل والعقل ، بين الإمكان التاريخى و الإمكان العقلى، فليست هناك استحالة مطلقة تعطل القدرة الإلهية ، فالسهروردى لا يهاجم النص الدينى الذى يذكر أن محمداً خاتم المرسلين إلا أنه حفظا للقدرة الإلهية من إلحاق النقص بها يقرر إمكان خلق نبى جديد وهذا الإمكان ليس من نوع الإمكان الذى يخرج من القوة إلى الفعل حسب أرسطو بل بمعنى أن هذا الإمكان قوة محضة لاتخرج إبداً إلى الفعل. فن ناحية لايعترض السهروردى على صحة النص الدينى، ومن ناحية أخرى يتفادى تعطيل القدرة الإلهية بإيحاد نبرير عقلى للشكلة عن طريق الإمكان أخرى بين ما تشتطيع القدرة الإلهية أن تفعله إطلاقاً و بين النص الدينى القائم بالفعل بين ما تشتطيع القدرة الإلهية أن تفعله إطلاقاً و بين النص الدينى القائم بالفعل ولا تناقض مطبقاً بين الناحيتين .

أفضت هذه المشكلة إلى قيام الفقهاء ضد السهروردى يريدون أن يبعدوه عن مجلس الملك الظاهر وأفتوا بقتله واتصلوا بالسلطان صلاح الدين الذى أمر بخنقه . وقد ذكر فون كريمر (١) سبباً آخر لمقتله يذهب فيه إلى أن السهروردى

Alfred von Kremer: Geschichte der herrschenden Ideen (1) des Islams, Leipzig, 1868, p. 92.

تناول مشكلة الإمامة تناولا فلسفيا بما أغضب فقهاء السنة الذين يرون فى الكلام. عن الأمامة إثارة لآراء الباطنية الهدامة . وإلى هذا الرأى ذهب الاستاذ هورتن (M. Horten, Die Philosophie des Is!am) ميونخ سنة ص ١٢٥ ) حيث قال مامؤداه , إن السهروردي وضع مذهبه في دائرة الدعوى الإسماعيلية القائلة بأنأ بناء على هم صور للتجلى الانهى ، ولهذا اعتبر ناثراً سياسيا يعمل على قلب النظام وكان مصيره كمصير الحلاج من قبل .. واعتمد هورتن في حكمه هذا على نص للسهروردي من حكمة الأشراق هذه عبارته. العالم ما خلا قط عن الحكمة وعن شخص قائم بها عنده الحجج والبينات، (حكمة الأشراق ص ١٩) (١) وأضاف هورتن إلى هذا شيئًا من شرح القطب الشيرازى؛ على أننا نعتقد أن كلام السهروردى صريح يوصل إلى النتيجة وذلك مثل قوله فى هذا الشحص المؤيد بالحجج والبينات أنه وخليفة الله في أرضه ، ص ٢ وقوله أيضاً بعد الـكلام فى مراتب الحيكما. ﴿ إِنْ اَنْفَقَ فَي الوقت متوغل في التأله والبحث فله الرياسة وإن لم يتفق فالمتوغل في التأله المتوسط في البحث ، وإن لم يتفق فالحكيم المتوغل فى التأله عديم البحث وهو خليفة الله ، ولا تخلو الأرض عن متوغل فى التأله أبدأ . . . فإن المتوغل في التأله لا يخلو العالم عنه . . . إذ لابد للخلافة من التلقي لآن خلیفة الملك لا بد له أن يتنتي منه ما هو بصدده ص ۲۶ ، ويقول السهروردى أيضاً يه إن الإمام الذي تتوفر فيه هذه الصفات ، وهو الاحق بالرياسة ، قد يكون مستوليا فيكون الزمان نورياً ، وقد يكون خفياً وهو ما يسميه كانة المتصوفة باسم القطب . . وإذاً فالإمام في نظره موجود في كل زمان ، وله من السلطان والخصال ما يعزوه الإسماعيلية إلى إمامهم من حق في التشريع من حيث التأويل والتعديل والتجديد .

<sup>(</sup>۱) الإشارة هنا \_ وخلال هذا البحث \_ إلى طبعة طهران ، وقد ظهرت ، بعد إتمام هذا البحث ، طبعة جديدة لـكتاب « حكمة الأشراق » أخرجها مع مقدمة بالفرنسية الأستاذ عمرى كوربان .

وإذاً فالنبوة فى نظر السهروردى دائماً بمكنة ضرورية الحصول من وقت إلى وقت لحفظ النظام ولمصلحة النوع .

ولا شك في أن هذا يوضح لنا الحكمة في اختيار الفقهاء الذين امتحنوا السهروردي لأستنتهم ولا سيما السؤال الخاص بقدرة الله على إرسال الرسل والأنبياء بعد وفاة النبي محمد ، فليس مقصودهم من السؤال إحراجاله ، وإنما المقصود حمله على الاعتراف بأفكاره الباطنية الخاصة بصفات الإمام وإظهارما بين هذه الأفكار وبين ظاهر النصوص القرآنية من تناقض يبيح الإفتاء بالحكم عليه .

وعلى الرغم من هذا فإن السهروردى رد عليهم رداً يفهم منه أنه يحاول الدفاع عن القدرة الإلهية على أسلوب أهل السنة ، ونفهم منه فى نفس الوقت نظرية الشيعة فى الإمامة (١).

#### و لكن كيف قتل السهروردي ؟ :

والروايات التي تذكر بهذا الصدد كثيرة ، فمن قائل إنه ترك بدون طعام حتى تلف لأنه كان يحب الرياضات وعدم تناول الطعام، ومن قائل أن صلاح الدين أمر بخنقه وصلبه (٢).

يقول ابن أبى أصيبعة , ولما بلغ الشهاب ذلك وأيقن أنه يقتل وليس جهة إلى الإفراج عنه اختار أن يترك فى مكان مفرد ويمنع من الطعام والشراب إلى أن يلقى الله تعالى ففعل به ذلك وكان فىأواخر سنة ٨٦٥ ه بقلعة حلب وكان عمره نحو ست وثلاثين سنة . ، والمهم فى ذلك أن الملك الظاهر هو الذى قام بقتله بناء على أمر والده ويقال إنه ندم على فعلته بعد ذلك وقبض على الذين وشوا به وسجنوا وأخذ منهم أموالا كثيرة (٢) .

 <sup>(</sup>١) راجع بحثاً للمؤلف عن « نظرية الإمامة بين الباطنية والسهروردى » في مجلة الثقافة
 عدد ٥٠٠ ( ٣٠ يونيو سنة ١٩٥٢ ) ، عدد ٢٠٦ ( في ٧ يوليو سنة ١٩٩٢ ) .

 <sup>(</sup>۲) شذرات لَّذَهُ ب لابن العادج ٤ \* قال ابن الأهول قيل قَبْل وصلب ، وقبل خير أنواع
 القتل فاختار القتل بالجوع لاعتياده على الرياضات فمنع من الطعام حتى تلف » .

<sup>(</sup>٣) طبقات الأطباء لابن أبي أصيبهة ج ٣ ص ١٦٧ وما بعدها .

ويختلف الرواة في إبراد تاريخ وفاته ، والاختلاف ليس كبيراً فهم لا يتعدون سنق ٨٦٥ و ٨٨٥ و اتخذ ماسينيون (١) التاريخ الأوسط اى ٨٧٥ على أنه تاريخ وفاته . ويظهر أن ماسينيون استند إلى ما أورده ابن أبى أصيبعة الذي يذكر أن السهروردي قتل في الخامس من رجب سنة ٨٥٥ ه بحلب ويؤيد هذا الرأى Ritter (٢) و بروكلمان (٢) وفان دن برج (١) ويتفق مع ابن أصيبعة اليافعي (٥) وابن شداد (٦) و ابن خلكان (٧). أما تليذه الشهرزوري فيذكر سنة ٨٥٥ ه على أنها السنة التي قتل فيها أستاذه ، وكذلك العهاد الأصفهاني المعاصر له يذكر حادث مقتله سنة ٨٥٥ ه ، وهذا ما يلقي نوعا من الشك على التاريخ الذي أورده ابن أبي أصيبعة ومن نهجوا نهجه و نقلوا عنه غير أن ما أورده العهاد لا يرقي إلى مرتبة الحقيقه المطلقة ما دام الشهرزوري وهو تليذ السهروردي المباشر يذكر مقتله سنة ٨٥٠ ه .

وينسب إلى السهروردي شعر قاله وهو يلفظ أنفاسه الأخيرة يورده ابن أبي أصيبعة .

قل لأصحاب رأوني ميتا فيكوني إذ رأوني حزنا (^)

<sup>(</sup>١) بجوعة نصوص لم تنشر ، ماسينيون ص ١١٣ وما بعدها .

<sup>(</sup>۲) ریز Der Islam ج ۲۱ ص ۲۸۰

<sup>(</sup>٣) بروكابان تاريح الأدب العربي .

<sup>(</sup>١) فان دى برج ــ دائرة المارف الإسلامية Suhrawardi .

<sup>(</sup>٥) مرآة الجنانُ لليافعي ص ٤٣٤ .

<sup>(</sup>٦) سيرة صلاح الدين لابن شداد .

<sup>(</sup>٧) وفيات الأعيان لابن خلكان جـ ٣ ص ٣٤٠ من طبقة بولاق سنة ١٢٩٩ هـ × جـ ٣ ص ٢٥٦ من مخطوط دار الكتب القاهرة سنة ٣٤٧ .

<sup>(</sup>A) أى أنا روح وهذا بدنى تركته فانهار ولم يستطع اللحاق بى لضعفه وعدم قدرته على السعو لمك مرتقى الروح .

أنا عصفور وهذا قفصی وأنا الیسوم أناجی ملا فاخلعوا الانفس عن أجسادها لا ترعکم سکرة الموت فما عنصر الارواح فینا واحبد ما أدی نفسی إلا أنتمو فتی ما کان خیراً فلنا فار حمونی ترحموا أنفسکم من رآنی فلیقوی نفسه وعلیکم من کلای جملة

طرت عنه فتخلى وهنا (۱) وأرى الله عيانا بهنا (۲) لترون الحق حقاً بينا هي إلا انتقال من هنا وكذا الأجسام جسم عمنا واعتقادى أنكم أنتم أنا ومتى ما كان شراً فبنا واعلموا أنكم في إثرنا فبنا فيما الدنيا على قرن الفنا فسلام الله مدح وثنا

ولا تشير المراجع الآخرى التي بين يدينا إلى مثل هذه القصيدة بما يرجح أنها قد تكون منحولة ومنسوبة إلى السهروردي .

وهناك دليل مذهبي في هذه الأبيات يؤيد ذلك ، فالبيت الذي أوله (ما أرى نفسه نفسي إلا أنتمو) هذا البيع يشير في جلاء إلى الحلول ، فقوله أنه يرى نفسه في نفوس أصحابه ، وأن نفوس أصحابه ما هي إلا نفسه ، إما أنه يشير بذلك إلى اعتقاد فلسني في النفس العالمية ، وكيف أنها منبثة في النفوس الجزئية ، أو أنه يشير إلى وحدة النفوس أو وحدة وجود سيكولوجية تتحد فيما النفوس وتصبح نفسا واحدة ، وليس فيما سنورده من نصوص السهروردي ما يسمح لنا بهذا التأويل لنظريته في النفوس .

<sup>(</sup>۱) أى أنى متجه إلى العالم الأعلى (العقلى) أثنــاء فترة ترك الروح لجسدى وأستطيع في هذه اللهظة أن أرى الله ، والموقف هنا يشبه موقف سقراط فى فيدون حيماً حضرته الوفاة وكذلك موقف أرسطو فى كتاب النفاحة المنعول .

<sup>(</sup>٢) أى فجاهدوا أنفسكم حتى لا تنشاها كثافة البدن وحتى تسمو وتستطيع مشاهدة الله ف جلاء ووضوح أى أن الروح إذا تركت بدنها استطاعت مشاهدة نور الأنوار .

ويقال إن السهروردي تنبأ بالمصير الذي سيلقاء في القصيدة التي مطلعها :

ووصالكم ريحانها والراح وإلى لذيذ لقائكم ترتاح ستر المحبة والهوى فضاح وكذا دماء العاشقين تباح عند الوشاة المدمع السفاخ فها لمشكل أمرهم إيضاح

أبداً تحن إليكم الأرواح وقلوب أهل ودادكم تشتاقكم وارحمتا للعاشقين تكلفوا بالسرإن باحوا تباح دماؤهم وإذا هموا كتموا تحدث عنهم وبدت شواهد للسقام عليهم

فقوله (بالسر إن باحوا تباح دماؤهم) إشارة إلى الاضطهاد الذي كان يلقاه الفلاسفة الصوفية في عصره وعلى الأخص الحلاج ، وتنبؤ بالمصير الذي لقيه هو مع أن السهروردي لم يبح بالسر ، أي لم يكشف عن حقيقة اعتقاده الصوفى ، أو أن يكون المراد بالسر اعتقاده الباطني في الإمامة وكان العصر عصر اضطهاد للباطنية ، وهو قد باح بالسر ، أي بحقيقة الإمامة ، ولذلك فقد قتل ، وعلى هذا الأساس يصدق قول فون كريمر في أن المهروردي قتل لأنه صرح برأيه في الإمامة .

## مدى معرفتنا بمذهب السهروردى :

١ - اشتهر السهروردى بأنه مؤسس المذهب الإشراق ، ولا يقصد بلفظ والإشراق ، هنا المدلول الشائع لها فحسب من حيث أنه يعنى الذوق والكشف ، بل استعمله السهروردى استعالا خاصاً للدلالة على مذهب يقوم على اعتبار النور المبدأ الخالص للوجود بأكمله ، وعن هذا المبدأ تصدر سلسلة من الأنوار تؤلف فى مجموعها الموجودات العالمية سواء النورية منها أو الظلمانية .

ونريد في هذه الرسالة أن نحدد أصول هذا المذهب وأن نتتبع مصادره الآولى، وليس من شك في أن عملا كهذا يتطلب دراسة عميقة مستوعبة لتآليفه ورسائله ولمل الآن لم يتناول أحد هذا العمل الضخم في بحمله ما عدا ما ينشره الأستافتان (عمهد الدراسات العليا بباريس) من رسائل السهروردي الصوفية

والميتافيزيقية توطئة لدراستها دراسة مستوعبة ، هذا بالإضافة إلى ما نشره الاستاذ فان دن برج (هياكل النور بالالمانية). وقد نشر الشيخ محمد إقبال في كتابه و نطور الميتافيزيقا في فارس ، (١) فصلا عن ثنائية النور والظلام عند السهر وردى تناول فيه بعض الجوانب الميتافيزيقية والنفسية والمادية في مذهب شيخ الإشراق بصورة موجزة يظهرفها أن كانها اعتمد اعتماداً مباشراً على بعض أجزاء من حكمة الإشراق دون الكتب الاخرى .

وغير هؤلاء نجد ماسينيون يعرض لبعض المقارنات البسيطة بين السهروردى والحلاج فى الطواسين مثلا ثم يشير فى كنابه ( مجموعة نصوص لم تنشر ) إلى مقتطفات من مخطوطات للسهروردى فيشير مثلا إلى قصيدته التى مطلعها , أبداً تحن إليكم الأرواح ، .

ويورد أيضاً نصاً من المناجاة ثم يحاول أن يضع تصنيفا لكتب السهروردي. سنناقشه في موضع آخر .

وقد كتب كاراديفو مقالا إجمالياً عن الفلسفة الإشراقية عند السهروردي المقتول في المجلة الاسيوية سنة ١٩٠٧ ولكن كتابته كانت شبيهة بما يكتبه الرحالة الذي تبهره المظاهر الحارجية للبلد الذي يكشفه لأول مرة فيقف عند هذه المظاهر دون النفاذ إلى الحقيقة ، على أنه بعد أن ذكر تأثر السهروردي بابن سينا أورد طائفة من المصادر الهلينية والفارسية . . . الخ ، على أنها مصادر للمذهب الاشراق .

وكتب فان دن برج فصلا موجزاً تحت كلمة سهروردى بداثرة المعارف الإسلامية ولو أنه فصل موجز إلا أنه قد عرض فى وضوح لبعض النواحى البارزة فى المذهب الإشراق .

<sup>(</sup>۱) محمد إقبال « تطور المينافيزيقا فى فارس » لنــــدن سنة ١٩٠٨ س ٩٢٠ وما بمدها .

وهناك من أهرض للمذهب الإشراق بصفة عامة مثل نلينو (۱) وجورجي (۲) وحاجي خليفة ، أما الذين تعرضوا لنقد الفهرست التاريخي لكتب السهروردي فكثيرون نذكر منهم ألفاردت Ahlwardt في فهرست مخطوطات بر لين العربية وربتر Ritter في مجلة الإسلام التي تصدر بالالمانية وكوربان في مقدمة الرسائل المتافيزيقية و Spies في كتابه ثلاث رسائل صوفية .

٧ ــ وقد هيأت لنا هذه النشرات والبحوث القصيرة التي نشرت عن رسائله وعن فلسفته إدراك خصوبة هذا المذهب وغناه واحتوائه على مزيج غريب من الثقافات التي كانت شائعة فيذلك الوقت بما يعرف بالثقافة الهلينية Syncrétisme حيث تمتزج التيارات الروحية الصادرة عن الأفلاطونية المحدثة والغنوصية والمانوية . وكان الشرق الأوسط موئلا للمدارس التي اصطرعت فيها المسيحية مع الوثنية في الفكر والعقيدة حيث كان يدرس هذا المزيج الفكرى في مراكز الدراسات السريانية والساسانية قبل الفتح العربي .

٣ ــ وموقف السهروردى من هذه التيارات المصطرعة المتعارضة ، وهو فيلسوف مسلم قبل كل شيء ، هو الموقف التاريخي الذي وقفه فيلون وغيره بمن استعملوا الرمز لتلافي التناقض العقلي . وسنرى شيخ الإشراق يتبع هذه الطريق حينا يعرض بصفة خاصة لمشكلة العلاقة الوجودية بين وحدات النور ووحدات الظلام ، فيستعمل الرمز ليتهرب من مواجهة الثنائية الفلسفية التي تظهر بصورة واضحة في ثنايا مذهبه . ولكنناسنرى أنه وأشياعه يقدمون النزعة الصوفية العميقة على التوافق المذهبي والانسجام الفكرى .

السهروردی فی عصره :

لا شك أن القرن السادس الهجرى لم يكن القرن الذي تحترم فيه حرية الفكر،

<sup>(1)</sup> Fillosofia Orientale . Nallino.

<sup>(2)</sup> Illumination in Islamic Mysticism by Jurji.

<sup>(</sup> ۲ السهروردي )

بل لم يكن صالحاً أصلا لنشوء مذهب فلسنى صريح بعد أن حوربت الفلسفة في المشرق.

ونعلم أن الاشعرى حينها واجه المعتزلة حاملا لواء تعاليم أهل السنة كان مؤذنا ببدء ثورة فكرية جامحة على المذاهب الباطنية والتأويلية ، بحيث أننا لم نلبث أن واجهنا شخصية أشعرية جبارة هى شخصية الفزالى المنافح عن المذهب السنى ، وانتشرت موجة شديدة من الاضطهاد والتعصب ضد الفلاسفة والباطنية من إسماعيلية وشيعة وإمامية ، وقد شنها الفقهاء حربا شعواء على أحرار الفكر فأحرق منهم من أحرق وبددت كتبه وشرد تلاميذه ، وما جرى للحلاج يُدهد صورة لما كان محدث لكل مفكر حر جاهر برأيه أو جرؤ على مناقشة الفقهاء حاملي لواء التعصب للنص ، وكان هؤلاء الفقهاء على عداء صريح سافر مع الفلسفة ومنتحليها . ومن يقرأ ابن تيمية بحس الحاس في التعصب للوقف السنى وهجوما شنيعا على الفلاسفة والصوفية .

وفى هذا الجو الذى يزخر بالتيارات الفكرية المتعارضة ، مع اضطراب سياسى دائم بسبب الحروب الصليبية وقربالعهد باندحار المذهب الفاطمى الشيعى ، ما يستلزم محاربة النزعات الباطنية التى تذكر الناس بالمذهب الفاطمى ، فى هذا الجو عاش السهروردى متنقلا لا يكترث لشىء ، وسافر إلى اصفهان ثم إلى بغداد ثم إلى حلب .

#### فى بلاط السلاجةة :

وكانت له أيضاً مدرسة إشراقية أسسها فى بلاط الملك قره أرسلان، وانضم إليها أبناء الملك السلجوقى ، وقد عاش السهروردى فى هذا البلاط بعض الوقت وكان لذلك أثر كبير عليه فى تكوين فلسفته ، إذ أن هذا البلاط كان فى بلاد الروم حيث تلتق الثقافة البيزنطية وريثة الفكر اليونانى والهلينى مع الفكر الإيرانى ، ويحتمع هذا الخليط مع التراث الإسلامى إلى جانب التراث المسيحى، وأكبر دليل

على وجود النيار الفكرى الإيراني وجود الشاعر نظاى في هذا الوسط السلجوقي الذي تنتقي فيه هذه التيارات الفكرية المختلفة .

وكذلك عاش هناك أيضا جلال الدين الروى صاحب المثنوى وهو الشاعر الصونى الشهير الذى أنشأ مدرسة للصوفية فى قونيه ولاتزال موجودة إلى الآن(١).

وقد اتصل هذا الصوفى ( جلال الدين ) بابن العربى فى دمشق ويجب ألا ننسى أنه كان للسهروردى كبير الآثر فى تهيئة الجو الفلسنى الذى عاش فيه جلال الدين الروى .

وقراء تنا لرسائل السهروردى الصوفية وعلى الأخص مؤنس العشاق وأصوات أجنحة جبرائيل توضح لنا مدى تأثيرها في موقف ابن العربي والجيلي .

### التأثير الفارسي :

ويستعمل والشيخ وفي كتاباته بعض المصطلحات والآسماءالفارسية، فني حكمة الإشراق يورد باستمرار أسماء الحكماء الآقدمين الذين يمثلون الثقافات اليونانية والإيرانية ، فهو يبدأ من أنبادوقل وفيثاغورس وأفلاطون وهرمس وزرادشت ويذكر أنه قد تأثر بفلسفة حكاء فارس على وجه الخصوص من حيث إقامته لمذهبه على أساس التمييز بين النور والظلمة ، بين عالم الآنوار وعالم الظلمات ، وهذا الترتيب الوجودي يشبه ماورد في الآبستاق Avesta كتاب الفرس القدماء المقدس من تقرير مبدأين أحدهما للنور والآخر للظلام ، وهذا مع أن السهروردي لم يقل بمبدأ ماص للظلام كما سنري وهو يرجع مباشرة بمذهبه إلى زرادشت نبي الإيرانيين ، ماص للظلام كما سنري وهو يرجع مباشرة بمذهبه إلى زرادشت نبي الإيرانيين ، وليكننا لانستطيع أن نذهب معه ونسلم بحقيقة التأثير الفارسي الحالص فارب مبدأي النور والظلمة قد عرفتهما الافلاطونية الحديثة وهي المعين المباشر الذي استعد منه السهروردي أصول مذهبه .

<sup>(1)</sup> Corbin, Recherches Philosophiques 1932 - 33.

#### لأثر اليونانى:

أفلاطون وأرسطو ؛ أما فيما يختص بأفلاطون نجد أنه يذكره مع أصحاب الحكمة الدوقية التى نقوم على قواعد الإشراق ؛ فهل يمكن أن نعد الفلسفة الإشراقية فرعا جديدا للافلاطونية المثالية ؟ وهل يمكن اعتبار الانوار المشرقة مُـثلا أفلاطونية ؟ هذا ما سنتناوله بالبحث .

ولكن كيف عُـرف أفلاطون وأرسطو فى الشرق؟ مامدى تأثير الأفلاطونية المحدثة وما احتوته مر تراث هلينى فى الفـكر الإسلامى عامة وتفكير السهروردى خاصة؟

ماأثر المسيحية بل الفرع المسيحى للغنوصية على وجهأدق فى مذهب السهروردى؟ هذه أسئلة يجب أن نجيب عليها إذا أردنا أن نتصل بمصادر استمداد المذهب الإشراق:

#### الأثر الإسلامي الفلسني :

يبدو الطابع المشائى الإسلاى بصفة خاصة فى جميع مؤلفات السهروردى ، بل إن شارحه القطب الشيرازى يذكر فى شرح حكمة الإشراق أن السهروردى قد تسايح بالماشاة مع المشائين فى كثير من المواضع ، ثم أن السهر وردى قد ذكر فى حكمة الإشراق ( أن صاحب هذه الأسطر \_ أى حكمة الإشراق \_ كان شديد الذب عن طرق المشائين فى صباه حتى اهتدى إلى نور الحق أى إلى العلم اللدنى الإشراق). و تأثير الفارا بى و ابن سينا واضح كل الوضوح فى كتابات السهروردى في انه يهاجم الشيخ الرئيس إلا أنه يتابع كما سنرى الانجاه الافلاطونى الحديث الإسلامى فى نواح كثيرة من مذهبه ورغم أنه ينتقد بعض نواحى المنطق والفيزيقا عند المشائين الإسلاميين إلا أنه يشايعهم فى كثير من آرائهم .

ولا يمكن أن نشكر أثر القرآن على النتاج الفلسنى والصوفى فالقرآن يشير والا يمكن أن نشكر أثر القرآن على النتاج الفلسنى والصوف فالقرآن . . . (1) ثم أثر المفكرين الذين تأثر وا بالقرآن ، مثل الغزالي وسنرى مبلغ تأثير مشكاة الا زواد على تفكير السبروردى ، وكذلك تأثير بعض الفرق الدينية التى تأثرت بحق ثرات خارجية كالقرامطة مثلا ، ثم تأثير الفخر الرازى و فخر الدين المارديني و وجد الدين الجيل من الناحية العقلية ، ثم تأثير أبي طالب المكى والحلاج من الناحية الروحية .

#### منزلته في عصره :

اختلف المؤرخون في رسم صورة واضحة لانعكاسات أهل العصر الذي عاش فيه السهروردي بصدد آراء هذا الشيخ الإشراقي فكلهم يتفقون أولا على أنه كان ذكياً بارعاً في الحكمة والفقه وأنه كان مناظراً محجاجاً (٢) ويتفق الكثيرون منهم على أن علمه كان أكبر من عقله (٣) ، كان السهروردي أوحد أهل زمانه في علوم الحقيقة والفلسفة ، بارعا في أصول الفقه ، مفرط الذكاء ، وكان علمه أكبر من عقله ، ويقول السيف الآمدي : « رأيته كثير العلم قليل العقل قال لي : لا بد أن أملك الارض ، فقلت له : من أين لك هذا ، فقال : رأيت في المنام كأني شربت ماء البحر ، فقلت له لعل هذا يكون اشتهار العلم وما يناسبه . فرأيته لا يرجع عما وقع في نفسه ،، وكذلك ابن شداد يروى أنه أقام بحلب فرأي أهلها مختلفين فيه ، منهم من يصدقه ومنهم من يزندقه وهم اكثر الناس ، ومنهم من يعتقد فيه الصلاح وأنه من أهل الكرامات ويقولون : ظهر لهم بعد فتله

<sup>(</sup>١) سورة النور آية ٣٥

<sup>(</sup>٢) طبقات الأطباء ج ٢ ص ١٦٠

<sup>(</sup>m) شفرات الذهب لابن العاد ج ٤ ص ٢٩٠ .

ما يشهد بذلك ، . وهذا يدل على أن موته على هذه الصورة كان ذا أثر كبير في انتشار آرائه ، على عكس ما يذكره كارادفو . Carra de Vaux (١) الذي يرىأن نهاية الشيخ المحزنة بعد اتهامه بالمروق عن الدين أثرت على انتشار المذهب الإشراقي فقل اهتمام الناس به .

ومن الذين هاجموا السهروردى موفق الدين عبد اللطيف البغدادي المتوفى سنة ٢٥ ه وهو يذكر أن السهروردى هذا يوهم الناس بأنه على علم غزير والحقيقة ليست كذلك ، يقول : , سمعت الناس بهرجون فى حديث الشهاب السهروردى المتفلسف ويعتقدون أنه قد فاق الأولين والآخرين ، وأن تصانيفه فوق تصانيف القدماء ، فهممت لقصده ، ثم أدركني التوفيق فطلبت من ابن يونس شيئا من تصانيفه وكان أيضا معتقداً بها فوقفت على التلويحات واللمحة والمعارج فصادفت فيها ما يدل على جهل أهل الزمان ، ووجدت لى تعاليق كثيرة لا أرتضنها هى خير من كلام هذا الانوك ، وفي أثناء كلامه يثبت حروفاً مقطعة يوهم بها أمثاله أنها أسرار الهية ، . (٢)

وأيا ماكانت صحة هذا الزعم الذى ادعاه موفق الدين إلا أننا نستطيع من هذا أن نكوس صورة واضحة بعض الشيء عن مكانة السهروردى فى عصره ؛ فرجل يثار مثل هذا النقاش العنيف حول فلسفته وشخصيته ويلهج الناس بذكره فى حلب والموصل ومراغة وماردين والاناضول ودمشق ، لابدوأن يكون على قسط من بعد الصيت وذيوع المذهبوا نتشاره خصوصاً وأنه كان على صلة بالامراء والملوك، ومفكر هذا أمره لابد وأن يشتهر بين الناس وأن تعلو مكانته .

#### زهــده:

على أن هذه الشهرة وذلك الصيت العريض لم يدفعاه إلى طلب الدنيا والولوغ

Carra de Vaux. journal Asiatique 1902. (1)

<sup>(</sup>٢) طبقات الأطباء ج ٢ س ٢٠٤ .

فيها تزينه من الشهوات واللذائذ، فقد كان الشيخ زاهداً زهد مزدكه كما يقول ابن العاد ، لايعتني بملبس له أو مأكل أو مشرب ، قال ابن شهبة في تاريخ الإسلام : «كان (۱) دنى. الهمة ، زرى الخلقة ، دنس الثياب ، وسخ البدن لايغسل له ثوبا ولاجسها ولايدآ ولايقص ظفرا ولاشعرا وكان القمل يتناثر على وجهه وبسعى على ثيابه وكل من يراه يهرب منه وهذه الأشياء تنافى الحكمة والعقل والشرع . . ويذكر ابن أبى أصيبعة (٢)الخبر التالى , حدثنىسديدالدين محمودبن عمر المعروف بابن رقيقة ، قال : كان الشيخ شهاب الدين السهروردى رث البزة لايلتفت إلى مايلبسه ولاله احتفال بأمورالدُّنيا ، قال : وكنت أنا وإياه نتمشى فى جامع ميافارقين وهو لابس جبة قصيرة مضربة زرقاء وعلى رأسه فوطة مفتولة وفي رجله زربول، ورآنی صدیق لی فأتی إلی جانی وقال : ماجئت تماشی إلا هذا الخرابنده (أی الصعلوك ) فقلت له أسكت هذا سيد الوقت شهاب الدين السهروردي فتعاظم قولي وتعجب ومضى . . ويورد صاحب كتاب الطبقات قصة مطولة تبين مبلغ زهد الشيخ وإعراضه عن الدنيا ومتاعها ، فيذكر الشيخ صنى الدين الكاتب عن ضياء الدين جعفر أنه في سنة ٧٩٥ ﻫ قدم حلب إلشيخ شهاب الدين السهروردي ونزل فى مدرسة الحلاوية وكان مدرسها يومئذ الشريف رئيس الحنفية افتخار الدين وفلما حضر شهاب الدين الدرس وبحث مع الفقهاء كان لابسا ,دلق, ، وهو مجرد بإبريق وعكاذ خشب وماكان أحد يعرفه فلما بحث وتميز بين الفقهاء وعلم افتخار الدين أنه فَاصْلَأْخُرَجُ لَهُ ثُوبًا عَنَابِياً وغَلَالَةً وَلَبَاسَاوَ بَقَيَارًا وَقَالَ لُولَدُهُ : تَرُوح إلى هذا الفقير وتقول له والدى يسلم عليك ويقول لك أنت رجل فقيه وتحضر الدرس بين الفقهاء وقد سير لك شٰيئًا تكون تلبسه إذا حضرت ؛ ، ولكن السهروردى أراد أن يبرهن للشيخ على عدم حاجته إلى هذا اللباس فأعطى للصبي فصا كبيرا من الأحجار

<sup>(</sup>۱) نقله ابن المهاد فی الشذرات ج ٤ من ص ۲۹۰

<sup>(</sup>٢) طبقات الأطباء ج ٢ .

الكريمة وطلب إليه أن يذهب به إلى السوق ليعرف ثمنه ، فذهب الصي وعرض الفص في السوق ووقعت عليه أنظار الملك الظاهر فاوصله إلى ٣٠ ألف درهم وعاد الصي إلى السهر وردى يباغه الآمر فتناول هذا الفص منه ودقه بحجر كبير حتى فتته فصار لايصلح لشيء ، ثم ناول الصي الثياب التي أحضرها وقال له : «خذيا ولدى هذه الثياب ورح إلى والدك قبل يده عنى وقل له لو أردنا الملبوس ما غلبنا، فراح الى افتخار الدين وعرفه صورة ما جرى فبق حائرا في قضيته . ، وهذه القصة إن صدق ما فيها من حوادث تدل دلالة واضحة قوية على إعراض الشيخ عن زخرف الدنيا وعلى انكبا به على العلم والتجرد من شواغل الحس .

يقول صاحب الطبقات , حكى بعض فقهاء قزوين قال : نزلت برباط بأرض الروم في وقت الشتاء فسمعت صوت قراءة القرآن فقلت لخادم الرباط : من هذا القارىء ؟ فقال : شهاب الدين السهروردى ، قلت : إنى منذ مدة سمعت به وأردت أن أراه ، فأدخلني عليه ، فقال : لا يدخل عليه أحد الكن إذا علت الشمس يخرج ويصعد السطح ويقعد في الشمس فأ بصره ، قال: فقعدت على طرف الصفة حتى خرج فرأيته عليه لباد أسود ، فقمت وسلمت عليه وعرفته أنى قصدت زيار ته وسألته أن يجلس معى ساعة على طرف الصفة فطوى مصلاه وجلس فجعلت زيار ته وهو في عالم آخر فقلت له : لو لبست شيئاً غير هذا اللباد ، فقال : يتوسخ، فقلت : تفسله فقال : ما حييت لفسل الثياب لى شغل أهم من ذك . .

# كراماته :

یجمع مؤرخو حیاته علی أنه کان یعرف علم السیمیا وقد ذکروا کرامات صدرت عنه ، وهی حوادث خارقة للعادة .

١ ـــ فنها أنه كان مع بعض صحبه خارج دمشق وقد أضر بهم الجوع وانفق

مرور تركمانى مع غنمه فأرادوا أخذ واحدة منها فرفض التركمانى وجذب ذراع الشيخ فانتزعه فى يده فارتاع التركمانى وفر هارباً فأخذ الشيخ ذراعه وأدخله بكتفه.

وخرج مع بعض تلامذته مرة للرياضة وتناقشوا فى علم السيميا فاستحضر لهم السهروردى مناظر مبان عالية متدانية بها زخارف وبها نسا.
 وولدان ثم لم تلبث هذه المناظر أن غابت عنهم .

٣ ــ ويذكر القزويني قصة عن الشيخ وحكى أنه كان جالساً على طرف بركة مع جمع فتحدثوا في معجزات الأنبياء فقال بعضهم : فلق البحر أعجبها فقال الشهاب : ليس ذلك شيء بالنسبة إلى معجزات الأنبياء ، وأشار إلى البركة فانشق الماء نصفين حتى رأوا أرض البركة ،

ويذكر اليافعي عن هذه الخوارق أن هذه الأفعال وأشباهها بنست من أفعال وبنس من يفعلها ، وبنس المعلم الموصل إليها . ومهما يكن من أمر هذه الكرامات والأفعال الخارقة إلا أنها لا تخرج عن حكايات وأقاصيص تحاك حول الصوفية والمنقطعين عن الناس ويصدقها السنج من العوام ويدأب على إذاعتها بعض الخواص بعد دوام تكرارها وهي تشير في بحملها إلى أن صاحب هذه الأفعال كان ذا مكانة ممتازة تحدو بالناس إلى تصديق ما يقال عنه من خوارق وما يحاك حول سيرته من أساطير .

# الفصل الثانى المدرسة الإشراقية

يرجع السهروردى إسناد المدرسة الإشراقية إلى حكماء الفرس واليونان ومصر وبابل والهند ، فهؤلاء فى نظره هم الأصول الأولى للمدرسة الإشراقية وسنحاول فى موضع آخر أن نحقق صحة هذا الإسناد التاريخي المذهبي . ولكننا نريد هنا أن نبين أثرالتعاليم الإشراقية فى الحياة العقلية عندالمسلمين وسنتتبع هذا الأثرعن طريق زعماء المذهب الإشراقي و تلامذته .

قيل عن المحاسى (1) وان سينا وغيرهما إنهم من الإشراقيين أى أن لهم حكمة تبتنى على والإشراق، ولكن ابن سينا لا يعد إشراقيا خالصا \_ إلى حد ما \_ بقدر ما هو مشائى إسلاى (٢) والمحاسى لا يعد من تلامدة المدرسة الإشراقية الحقة في صورتها الكاملة، على أن هناك أصولا لفكرة النور والإدراك المباشر التى تقوم عليها تعاليم الإشراقية في كتاب الربوبية المنسوب لأرسطو وفي التاسوعات لأفلوطين، وفي مشكاة الأنوار للغزالى.

العنه الله عالى المستخط المست

 <sup>(</sup>۲) يقصد بالشائية الإسلامية مذاهب فلاسفة الإسلام كالفارابي وابن سينا الذين خلطوا الأرسطية بالأفلاطونية المحدثة وأخرجوا من هذا الحلط نظريات اعتقدوا هم أنها تتمشى حسب قواعد المعلم الأول ( ارسطو ) ولم يفطنوا إلى أنها افلاطونية محدثة في الجوهر مشائية في العرض .

ويمكننا أن نقسم المدرسة الإشراقية إلىفرعين كبيرين ، الفرع الأول في المشرق. والفرع الآخر في المغرب .

## المدرسة الإشراقية في المشرق:

تمثلت هذه المدرسة فى شهاب الدين السهروردى المقتول ، و تتلذ على شهاب الدين كثيرون نذكر منهم ملا صدرا الشيرازى المتوفى سنة . ١٩٤ م أو . ١٠٥ ه وهو المعبر الحقيق عن الإشراقية التى تمثل تفكير إيران الفلسنى فى عصره ، أما أستاذا ملا صدرا فهما ميرداماد سنة ١٩٢١م أو ١٠٤١ه وبهاء الدين العاملى سنة ١٩٢١م أو ١٠٣٠م أو ١٩٢٠م أو ١٩٢٠م روجع عدالصفويين ، ولملا صدرا شراح عديدون ومنهم ملا هادى السبزوارى سنة ١٨٧٨م ( راجع براون ، تاريخ الآدب فى فارس ص ٢٦٤ - ٤٣٧ و Persia ) .

ويذكرالدكتور مودى (١) قصة الكاهن الأعظم آزاركيوان Azar Kaiwan من شيعة البارسي وكيف أنه هاجر إلى الهند بين القرنين السادس عشر والسابع عشر الميلادي ، وضع هذا الزرادشتي مع تلاميذه كتباً بتي منها أربعة أو خسة أهمها دساتير نامه . ودساتير نامه يحتوى على ١٦ جزء كل جزء خاص بنبي من أنبياء الفرس ، وهو يشير في أحد الفصول إلى المشائية والإشراقية ويرجع الإشراقية للما للفرس القدماء .

وهناك الدابستان ومؤلفه مؤيد شاه من أتباع الكاهن الأعظم آزار كيوان، ويبدر أن هذه المؤلفات قد تأثرت إلى جانب الزرادشةية بالمانوية والبوذية

<sup>(1)</sup> Dr. J. Modi, a Parsee high Priest with his zorvastrian disciples in Patna in the 16 th & 17 th cent., A. C. (journal of the K. R. Cama Oriental Institute XX, 1932 p. 1 - 85)

والصوفية . ولعلنا أن نتساءل عن مدى صحة التعاليم الزرادشتية التى ترد في هذه الكتب؟

ومهما يكن من أمر التأثير الزرادشتى فإننا نجد فى هذه المكتب نوعة إشرافية واضحة ، تقرب كثيراً من نصوص السهروردى ذلك أن الكاهن الأعظم قد أقام مذهبه اللاهوتى على أساس فلسفة السهروردى ومنهجه ، فنى الفصل الحادى عشر من الدابستان المخصص للكلام عن الحكاء يذكر المؤلف أن الحكاء يكونون عائلتين كبيرتين :

الأولى ـــ الإشراقيون . والثانية ـــ المشاؤون .

ثم يستطرد فيذكر أن العقائد الأساسية والطقوس العملية ، أى نظم السلوك الصوفى للإشراقية ، هى نفسها التي كان يمارسها الإيرانيون القدماء .

ولكن الآراء التي نجدها في الدابستان قد تأثرت بآراء إخوان الصفا وناصر خسرو ومحمود الشابستارى ، ويرى صاحب الدابستان أن الحكمة الفارسية القديمة هي نفسها حكمة قدماء اليونان إلى أفلاطون . ومن تلامذة الكاهن الأعظم الذين تأثروا بالإشراقية فرزانه بهرام بن فرصد وقد قابله مؤلف الدابستان مؤيد شاه في لاهور عام ١٠٤٨ ه. وفرزانه بهرام هذا كان مهتما بكتب السهروردي وترجمها إلى الفارسية .

وصحب الكاهن الأعظم العالم المجتهد بهاء الدين العاملي أحد مشايخ ملاصدرا سنة . ١٦٤ م . وكذلك مير أبو القاسم فاندرسكي(١) الذي أثر تأثيراً كبيراً على ملاصدرا و نعرف أيضا أن ملاصدرا قد نشأ في شيراز وهي على طريق السفر إلى الهند فهو حتما قد لتى هؤلاء و تأثر بهم ويضيف صاحب الدابستان حكيمين

۱۲۷ ـ اجم : Gobineau الدين والفلسفة في آسيا الوسطى ج ۱ من س ۹۲ ـ ۱۲۷ Les religions et la philosophie dans l'Asie Centrale.

آخرين زرادشتيين على أنهما إشراقيان وهما حكم إلهى هرباد وحكم ميرزا ويذكر مؤيد شاه أنه قابلهما ، ويورد اسم شخص يدعى حكم داستور على أنه من المشائين وأنه تلق العلم على أساتذة ملاصدرا بالإضافة إلى أنه درس الفلسفة أيضاً على تلاميذ ميرزا جان شيرازى ( ٩٩٤ هـ ١٥٨٦ م ) وهذا الآخير كان تلميذاً لجلال الدين الدوانى شادح السهروردى ( هياكل النور ) .

والمهم فى هذه الكتب التى ألفت فى الهند أنها تطابق تماما بين الزرادشتية والإشراقية فالزرادشتى هو الإشراق ما يدل على الارتباط الوثيق بين المذهبين أو على أنغار الإشراقية فى التيارالدينى للزراد شتية على حسب تخريج كوربان<sup>(1)</sup>. أما المدرسة الإشراقية فى فارس فإنها استمرت بعد السهروردى وكان أقوى معبر عن النزعة الإشراقية ملاصدرا الشيرازى سنة ١٦٤٠م — ١٠٥٠ه (الذى سبقت الإشارة إليه).

ولملاصدرا شراح عديدون منهم ملاهادى السبزوارى (٢) سنة ١٨٧٨ م، وتستمر المدرسة الإشراقية بعد ملاصدرا ، فن أفرادها حاجى ملا أغا الدربندى وملا نصر الدين ، وتعتبر الإشراقية مذهبا للفكر وطريقة للسلوك ، فإلى جانب المذهب الروحى تقوم طريقة النور بخشية (٢) وهى من الطرق الصوفية التى انتشرت فى فارس ، وهناك طريقة مركزها كربلاء فى العراق تسمى السهروردية لها عميد في صحراء كربلاء و تكية يزار فيها كل عام حين يجتمع رسل السهروردية . ولسكن الشك والغموض يحيطان بهذه الطائفة إذ أن الجانب النظرى قد أنتنى أو كاد من تعاليمها و بقيت طريقة للسلوك الصوفى مما يجعل من الصعب إرجاع

<sup>(</sup>١) راجع المقالات المينافيريقية ج ١ المقدمة .

<sup>(</sup>٢) راجع : براون : تاريخ الفرس الأدبى ص ٤٣٦ \_ ٤٣٧ .

<sup>(</sup>۳) راجع ملحق دائرة المعارف الإسلامية ــ مادة ﴿ إشراقيون ﴾ بقلم دى بور س ٩٨ ــ راجع أيضاً ﴿ طرائق الحقائق ﴾ لمصوم على شاه ج ٢ س ١٤٣ طبع طهران سنة ١٢٦٠.

إسنادها إلى شهاب الدين السهروردي دون غيره من المشابهين له في اللقب .

على أن الإشراقية في فارس كانت عاملا مهماً في نشأة البهائية(١) وفي بلورة العقائد الشيعية ذلك أرب مدرسة النجف الشيعية قد تعاونت تعاوناً وثيقاً مع اصفهان وشيراز وقزو بن . والدليل على مدى الارتباط الوثيق بين الإشراقية والمذهب الشيعي هو أن عالما متكلما مثل ان أبي جمهور (٢) الاحسائي كان له مجهود كبير فى الربط بين الآراء الشيعية والأفكار الإشراقية وأن ابن أبى جمهور هذا هو الذي مهد السبيل لتفكير ملاصدرا ، وبما يثبت ذلك أن الشيخ أحمد الاحسائي وهو منشىء مدرسة شيخي الإشراقية سنة ١٨٢٧ م ــ ١٣٤٢ ه وشارح ملا صدرًا يذكر أثناء شرح نص لملا صدرًا عن العقل الأول , وكذلك كلام ابن أبى جمهور في المجلى نقلا عن الإشرافيين راضيا بهونافيا لما خالفه , .والمجلى كتاب يتعرض لأصول الدين حسب المذهب الشيعي . على أن مدرسة ملا صدرا لم تكن المدرسة الإشراقية الوحيدة بل هناك المدرسة التي عكفت على شرح مؤلفات السهروردي وأحيت فسكره وتمثلته . فهناك شمس الدين الشهرزوري المتوفي سنة ١٢٥٠ م 🗕 ٦٨٧ ه وقد تناول الشهرزوري في آخرفصل من ثواريخ الحكما. (٦) حياة السهروردي المقتول وكتبه بالتفصيل. وقد شرح الشهرزوري حكمة الإشراق وهو يتكلم في هذا الشرح عن فخر الدين الرازي ٦٠٦ ه وهو يذكر أنه وضع كتاب المباحث المشرقية وأنه في هذا الكتاب لايشير إلى شي. من الإشراقية إذ أن الرازى ( على حد قوله ) غير قادر على استجلاء المعنى الباطن فهو إذن عاجز عن أن يكون حكيها متألها كالسهروردى مثلاً . وقد تأثَّر ابن كمونه الاسرائيلي

<sup>(</sup>١) راجع جوبينو الدين والفلسفة في آسيا الوسطى ج٢ نصوس طويلة عن البهائية ونشأتها.

<sup>(</sup>۲) لابن ابی جمهور کتاب بعنوان (الحجلی) انهمی من تحریره فی جادی الثانی سنة ه ۸ ۹ م ، مایو سنة ۱ ۹ ۹ م .

<sup>(</sup>٣) تواريخ الحكاء ، مخطوط بمكتبة جامعة فؤاد .

﴿ ۱۲۷۷ م ) با لشهرزوری وکذلك كان نظام الدین الهروی ( ۱۳۰۰ م ) من شراح السهروردی .

وجلال الدين الدوانى (٩٠٧ هـ ــ ١٥٠١ م ) الذى انقلب إلى التشيع بعد حلم رآه وكان إشراقياً نشيطا مجتهدا ، وقد شرح الدوَّانى الهياكل .

وهناك شارح آخر هوغياث الدين منصور بن محمد الحسيني الشيرازي الدشتكي ( ١٥٤٢ م — ٩٤٩ ه ) وقد شرح الهياكل . وكان غياث الدين يتسقط أخطاء الدواني ويعارضه وقد شرح ودود الدين التبريزي الألواح العادية سنة ٩٣٠ ه ولحضه تحت اسم . الإشراق ، وكان عمله ممتازا ظهر فيه الآثر الشخصي .

وقد تأثر بالإشراقية غير هؤلاء كثيرون من مذكرى الفرس نذكر منهم الأبهرى المتوفى سنة ٦٧٣ هـ في نظرية فيض العقول(١) .

### المدرسية الإشراقية في المغرب:

ظهرت الإشراقية في المغرب قبل السهروردي وتمثلت في مذهب ابن مسرة الاندلسي الذي عاش في قرطبة من ٢٨٨٥ إلى ٢٩٩٩ وكانت مدرسة تخلط التعاليم الإشراقية بفلسفة أنبادوقل . وقد انتشرت تعاليم مدرسة قرطبة الإشراقية و تأثر بها المدرسيون في الغرب المسيحي مثل الكسندر هيلز Raymond Lull و دوب وريموند لل Roger Bacon و دوجر بيكون Roger Bacon و دون سكوت Dunn Scotus و كذلك يظهراً ثر نظرية النور الميتافيزيقية في الكوميديا الإلهية ، فالحلق هو عبارة عن صدور النور الإلهي .

ولابن مسرة (٢) كتاب يسمى توحيد الموةنين يتكلم فيه عن الصفات الإلهية

<sup>(</sup>١) راجم شرح الهداية لملا صدرا ، طهران ٣٦٦ ــ ٣٦٧ .

<sup>(</sup>٢) ابن مُسرة راجع ملحق دائرة المعارف الإسلامية بحث لأسين بلاسبوس .

ووحدتها وتناهيها والنبوة فى نظره كما هى عند الفاراني تكون فى اشتداد الحياة الروحية والعقلية ثم ينتقل إلى الكلام عن العالم الظاهرى عالم المادة وكيف أنه يشير إلى عالم روحى قائم به جواهر عتلية ذات معدن نورانى ويشير أيضاً إلى اتحاد المقل الفعال بالمقل المنفعل فى عملية المعرفة.

#### ابن العربي :

ومن أتباع المدرسة الإشراقية في المغرب ابن العربي وابن سبعين الصقلي ، ويعتبر ابن العربي أكبر ممثلي المدرسة الإشراقية في الاندلس تلك المدرسة التي أسسها ابن مسرة ، والوجود في نظره واحد إذ هو متجل عن الجوهر الإلهي الواحد ، أي أنه يعتنق أي أنه يعتنق مذهب وحدة الوجود ، أما الديانات فكلها متكافئة ، أي أنه يعتنق فكرة وحدة الاديان التي يدافع عنها السهروردي أيضاً ، والفتوحات الملكية هو الكتاب الذي يمثل مذهبه وبه ، ٥ وفصلا والفصل رقم ١٦٧ وعنوانه كيمياء السعادة يضع تصويراً رمزياً لصعود الإنسان إلى السهاء ويذكر أسين بلاسيوس في كتابه عنه ص ٤٤ أن دانتي تأثر تأثراً واضحا بهذا الفصل الذي يصف فيه ابن العربي الصعود إلى الفردوس وكذلك في الرسالة التي يصف فيها المعراج (الإسراء إلى مقام الاسرى ) فهو يبين فيها رحلة النفس إلى العالم الاعلى حيث تتكشف لها حقيقة الكون .

وكذلك ترجمان الأشواق وذعائر الاعلاق(۱) نجد أن لها تأثيرا كبيراً على دانتي خصوصاً حينها يعرض للمقابلة بينه وبين بياتريس في الكوميديا الإلهية، ونجد في كل مؤلفات ابن العربي أثراً واضحاً للإشراقية فني شرح نصوص الحكم(۲) للقاشاني نجده يتكلم عن المعنى الباطن لوجود النبي شعث فيقول:

<sup>(</sup>١) نشرة نيكولسون .

 <sup>(</sup>۲) نشرة الدكتور أبو العلاعفيني مع شرح واف طبعة القاهرة ۱۹۶۸ ، وراجع أيضاً
 شرح عبد الرازق القاشاني طبعة القاهرة ۱۳۲۱ هـ س ۳؛ ــ ٤٤.

ولما كان مقامه أنول من مقام الوالد وقاصراً عن مرتبة أحدية الجمع التي لابيه لم يثبت المعاد الروحاني لآن القلب من حيث ما فيه سنح النفس لا يتجرد بالكلية عن التعلق البدني ، وإن تجرد عن الحلول فيه لا يتجرد عن العلاقة بالكلية إلا من حيث أنه روح وفي مرتبته ولهذا كان أول من أثبت التناسخ وقال بالمعاد الجسماني ، وهذا الذي يسمونه بلسانهم (أغاثا ذيمون) (1) صاحب الشريعة والناموس وأنذر وحذر عن الانحطاط عن مرتبة الانسان إلى درجات الحيوانات العجم ، .

وإذن فهذا النص يثبت اتصال ابن العربي بالإشراقية في المشرق على الرغم من أنه ينقل نفلا غير دقيق عن السهروردي في مشكلة التناسخ إذ أن السهروردي المقتول لم ينف أو يؤيد التناسخ ولكنه اعتبر أن الحجج على طرفي النقيض المقادلة. وقامت حول ابن العربي مدرسة تتبع تعاليمه تأثر بها كثيرون من صوفية المرب والشرق و نشأت عن هذه الحركة طريقة صوفية في شمال إفريقية هي الشاذلية ومؤسسها أبو الحسن الشاذلي وهي طريقة تقوم على تعاليم إشراقية .

ومن الذين تأثروا بالاشرافية في شمال إفريقية أبو مدين شعيب بن الحسن المغربى الأنصارى الاندلسي وكانت له في الغرب مكانة صوفية مرموقة وهو أستاذ ابن العربى ، وبعده أيضاً عبدالسلام بن مشيش (٢) وأبو العباس (٢) المرسى وابن عباد الرندى (١) .

وأما ابن سبمين (٥) فيظهر من أجوبته في الرسائل الصقلية أنه يقول بأن الله

<sup>(</sup>١) أجانًا ذيمون وهومصرى كان أحد أنبياء البونانيين والمصريين، طبقات الأطباء جـ١ ص ١٩ Agatha: le bien. Déemon : Dieu.

<sup>(</sup>۲) جامع کرامات الأولیاء للنبهانی س ۱۹ ج ۲ .

<sup>(</sup>٣) ابن الصباغ في درة الأسرار ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٤) راجع بحث بلاسيوس عن ابن ها د والمدرسة الشاذلية في مجلة الأندلس جرا رام ١ س٧-٧٧

<sup>(°)</sup> انسبهين هو أبوعمد عبد الحق بن ابراهيم الأشبيلي نوف بمكن عام ١٦٨هـ ١٦٩هـ ١٢٦٩ م

هو حقيقة الأشياء كلها ، و نستطيع أن نستشف من كلامه هذا السر الصوفي الذي انحدر إليه من ابن العربي .

وقد تأثر بالنزعة الاشراقية في المغرب أناس مثل ابن باجه (١) الذي يتكلم عن إشراق العقل الفعال وعن السعداء الذين يبلغون الحياة الأزلية وكيف أنهم يصبحون أنواراً، وهناك أيضاً ابن طفيل الذي توفى سنة ٥٨١ هـ ١١٨٥ م وهو أيضاً من الذين تأثروا بالاشراقية في الاندلس وتظهر أيضاً هذه النزعة بوضوح في قصة حي بن يقظان عند ابن سينا والقصة تشبه أن تكون تمثيلا للعقل الانساني الطبيعي الذي بشرق عليه نور من العالم العلوى ، وتصور القصة ندرج الانساني بدون تأثير المجتمع، في طلب المعرفة وتشكلم عن الرياضات الصوفية على صورتها المتبعة عند أهل الشرق وكما أوصى بها أفلاطون وأهل المذهب الافلاطوني الجديد.

وكان قد انتدبه عبد الواحد خليفة الموحدين للرد على ما وجهه فريدريك الثانى من أسئلة فلسفية
 لعلماء المسلمين في منتصف القرن الثالث عشر الميلادى .

<sup>(</sup>۱) راجع طبقات الأطباء لابن ابى أصيبعة ووفيات الأعيان وأخبار الحكماء س ٤٠٦ ونفح الطيب ج٤ س ٢٠١ ومونك س ٣٨٣ ، عاش سنة ١١١٨م في إشبيلية .

## ا**نف**ل الثاث التح*قيق* النقدى **لثبت كتب** السهروردى

١ \_ لاشك أن مصير السهروردي المحزن قد أسدل \_ بادي ً الأمر وغداة مصرعه ـ ظلا كشيفًا على إنتاجه الفلسني ، نظراً للظروف التي أحاطت محادث مقتله وما شاع عن الشيخ الشهيد من مروق عن الدين مع مقت الناس في ذلك الوقت للنظر العقلي ومحاربتهم للآراء الباطنية خصوصاً بعد انتهاء الدولة الفاطمية في مصر وانهيار سلطان الشيعة في بلدان الشرق العربي(١) إلا أن مؤرخي العصر لم يفتهم أن يشيروا في اختصار إلى هذا الحادث وإلى بعض كتب الشيخ ، ويظهر أنهم يرددون ما تواتر عن الشيخ من أخبار دون محاولة أولية للنقد أو تحر للصواب؛ وفى كثيرمن الحالات ينقل الواحد منهم عن الآخر نقلا يكاد يكون حرفياً ولكن تلامذة المهروردى قد اهتموا بتتبع أخباره وعلى الأخص الشهرزورى صاحب تواریخ الحکماً. فهو یعقد فصلا طویلا عن السهروردی و مذکر حوالی ٤٩ مؤ لفا الاستاذه (٢) ، وقد تناو لنا ما أورده الشهرزورى مع ما أورده صاحب طبقات الأطباء ، وكشف الظنون ( طبعة فلوجل ) وشذرات الذهب والبستان الجامع والعقد المذهب ، وابن خلـكان ، وغيرهم بمن أشرنا إليهم في عرضنا لتاريخ حياة السهروردي .

٢ — وقد تناولنا ما أورده هؤلاء في دراسة مقارنة مع الاستعانة بالفهارس

<sup>(</sup>١) ذكرنا في الفصل السابق أن مقتل السهروردي على الصورة المحزنة التي تناقلها الرواة كان سببا لأن يمد شهيداً فيما بعد وأن يقبل الناس على كتبه وتنتشر تعاليمه .

<sup>(</sup>۲) ذكر الشهرزورى في آخر إحصائه لمؤافات السهروردى ﴿ أَنَ هَذَهُ جَلَةٌ مَا وَصَلَ الْبَيْنَا ﴾ مَنْ مُصَنَفَاتُهُ وَلِمُغَنّا هُ وَعِمُورَ أَنْ تَسَكُونَ لَهُ أَشَيَاءً أَخْرَى لَمْ تَصَلَ إِلَيْنَا ﴾ .

الحسديثة التي أخرجها آلفاردت Alwardt وبروكلمان وريتر Ritter في (Der Islam) وكلود كاهن Claude Cahen في البستان الجامع لمهاد الدين (مضبطة المعهد العلمي الفرنسي في دمشق). وماسينيون في (مجموعة نصوص لم تنشر) وكوربان، وختك وسبيز Khattak & Spies في وثلاث رسائل عن التصوف.

وقد حققنا ما أورده الشهرزورى بعد هذه الدراسة على أساس أن الشهرزورى من أكثر تلامذة السهروردى اتصالا به وبكتبه ، وقد أضفنا إلى الفهرس الشروح التى ذكرها مؤرخو تاريخ حياة الشيخ (۱) .

## ١ \_ حكمة الإشراق :

- (1) شرح قطب الدين بن محمد بن مسعود الشيرازى .
- (ت) شرح محمدبن محمود الشهرزوري باسم ( حل الرموز وكشف الكنوز ) .
  - (ح) شرح محمد شريف بن نظام الدين الهروى .
  - (د) شرح الجرجانى لحكمة الإشراق \_ فلوجل (حاجى خليفة) .
- (ه) تعنیقات علی جزء من حکمة الإشراق لنجم الدین الحاج محمود التبریزی حسب طلب نصیر الدین سدید وزیر این السلطان أحمد بها دورخان ( ریتر Ritter ) .
  - (ر) شرح ملا هادی السبزواری .
- (ع) تعليق صدر الدين الشيرازى وهو المطبوع على الهامش على شرح القطب الشيرازى في طعبة فارس .
  - (غ) نشره کوربان Corbin سنة ۱۹۵۲ فی باریس.

<sup>(</sup>١) الكتب التي أوردتها الفهارس الحديثة في إجاع قد أثبتناها بدون إشارة ، أما التي ينفرد بها مفهرس أو اثنان فقد ذكرنا أمامها اسم الذي أوردها ·

- ۲ هیاکل النور: نسخة فارسیة و أخرى عربیة (۱).
- (1) شرح غياث الدين بن أسعد الدوانى باسم شواكل الحور .
- (ت) شرح منصور بن محمد الحسيني باسم (أشراق هياكل النور لكشف ظلمات شواكل الغرور) وهذا الشرح به تعليقات على شرح الدوائي للهاكل واستدراكات .
  - (ح) شرح لمحد بن محمود العلوى .
  - (د) شرح تركى باسم إيضاح الحدكم لاسماعيل الانقراوى .
- (ه) مقتطفات من الهياكل النورية مع زيادات من شرحها بالإضافة إلى بعض مقتطفات من حكمة الإشراق لحسن الكردى .

## ٣ \_ التلوبحـات :

- (۱) شرح باسم التنقيحات لمحمد بن محمود الشهرزورى . (ريتر Ritter) ويذكر بروكلمان أن التنقيحات هى شرح ابن كمونة وقد يسمى , بالمقاومات ، وهدذا قلب لآرا، ريتر Ritter ، إذ أن المقاومات كتاب مستقل وهو مختصر التلويحات وقد نشره كوربان فى بحموعة الرسائل الميتافيزيقية ) .
- (ت) شرح التلويحات لعز الدولة سعد بن منصور الحسن هبة الله بن كمونة الإسرائيلي .
  - (ح) المقاومات . يقول السهروردي في مقدمته :

هذا مختصر بحرى من كتابى الموسوم بالتلويحات مجرى اللواحق وفيه إصلاح ما محتاج إلى إصلاحه ، مماكان الأولون يرسلونه ولم يتيسر إيراده فى التلويحات . نشره كوريان سنة ه١٩٤٠ .

(١) نصرنا هذا المؤلف مع مقدمة وتحقيقات ــ المطبعة النجارية ــ مصر سنة ١٩٥٧

#### إلى اللمحات في الحقائق :

- (1) شرح اللحات لنظام الدين محمود بن فضل الله التودى الحمداني(١) .
- ه الألواح العادية : مهداة إلى عماد الدين قره أرسلان داود بن أو تق. (٢> ومنها نسخة فارسمة .
- (1) شرح الألواح باسم ( الاشراق ) لودود بن محمود التبريزى وله اسم آخر « مصباح الارواح فى كشف حقائق الألواح، يذكره ريتر و لكن النسخة التى اطلعت عليها بدار الكتب بالقاهرة تتخذ اسم «الاشراق» عنوا نالها. (ب) شرح بالفارسية للالوح مؤلفه غير معروف.
- المشارع والمطارحات . نشر كوربان الجزء الالهي منه في مجموعة الرسائل الميتافيزيقية . وتوجد طبعة حجر كاملة وليست للـكـــّـاب شروح.

#### ٧ \_ المناجاة :

شرح المناجاة لأبى المظفر الإسفرائيني .

۸ ــ مقامات الصوفية ومعانى مصطلحاتهم. وهو كلمة التصوف حسب
 بروكلمان والشهرزورى.

۹ — التعرف للتصوف .

- ١٠ الاسماء الإدريسية : قد اطلعت على مخطوط بدار الكتب بالقاهرة ، بهذا الاسم في ( مجموعة مخطوطات في الحكمة ) وليس عليها اسم مؤلفها ولكنها بعيدة تماما عن الطابع الإشراق .
- ۱۱ ـــ الأربعون إسما : يذكرها الشهرزورى وبروكلمان وآ لفاردت ويشك كوربان في نسبتها إلى السهروردي .

۱) نقوم اعداده لانشر .

<sup>(</sup>٢) تحت يدنا هذه النسخة وسنعدها للنشر إن شاء الله .

- ١٢ \_ أصوات أجنحة جبرائيل: نشرها كوربان فى المجلة الأسيوية سنة ١٩٣٥ مراد المسيد على .
  - ۱۳ ـ بر تونامه : بالفارسية ـ الشهرزوري و بروكلبان ، وريتر .
  - ١٤ ترجمة رسالة الطير : الشهرزورى وبروكلان وريتر وسبيز .
- 10 بستان القلوب بالفارسية : ( الشهرزورى وبروكلمان ، وريتر ولكن كوربان مذكر أن هذا الكتاب منسوب خطأ إلى السهروردى .
- 17 صفير سيمورغ: بالهارسية نشرها كوربان سنة ١٩٣٩ فى مجــلة هرمس ج ٣ المجموعة الثالثة .
- ۱۷ الغربة الغربية : هكذا يوردها بروكلمان. نشرها Corbin سنة ۱۹۵۲ على غرار قصة حيى بن يقظان .
  - ١٨ ـــ الكلمات الذوقية والنكات الشوقية :
- يذكر في أوله وكتاب فيه كلبات ذوقية ونكات إشراقية كتبته الماس بعض إخوان التجريد ، .
- شرح لرسالة الكلمات الذوقية ، لعلى ابن مجد الدين الشهرودى البسطامى ( بروكلمان وريتر ) .
- ١٩ ــ لغات موران : بالفارسية نشرهاكوربان فى مجلة هرمسسنة ١٩٣٩ .

## ٠٠ ــ مؤنس العشاق :

شرح مؤنس العشاق لشهيد على نشره سبيز Spies في مجلة الأبحاث الفلسفية ج ٢ سنة ١٩٣٢ - ١٩٣٣ .

٢١ ــ بقايا تلخيص إشارات ابن سينا : ريتر

شرح الإشارات بالفاوسية : ( الشهرزورى )

ويذكر الشهرزورى . ذكر بعض المعارف أرب عنده شرحاً

على الإشارات ولم أقف عليه والله أعلم بصحته ، ويقتطف الدوانى في شرحه على هياكل النور بعض عبارات من شرح السهروردي على إثبارات ابن سينا .

٢٢ ــ كشف الفطا لإخوان الصفا : بروكلمان والشهرزورى وحاجي خليفة .

۳۳ \_ الواردات والتقديسات : كتاب في النجوم و تقديسها على الطريقة اليونانية على غرار كتاب فحر الدين الرازى والسر المكتوم في مخاطبات النجوم، وكتاب المجريطي ( غاية الحكيم ) ويذكره كوربان باسم و تقديسات الشيخ الشهيد ،

۲۶ ـ تحفة الاحباب: يذكره حاجى خليفة وهو اختصار المستصفى للغزالى فالفقه، ويجوز أن يكون هو التنقيحات فى الاصول الذي ذكره الشهرزوري وحده مثل:

الرمز المومى . المبدأ والمعاد بالفارسية ، البارقات الإلهية والنعمات السماوية ، لوامع الانوار ، كتاب الصبر ، كتاب العشق .

وهناك رسائل صوفية يذكر الشهرزورى أن الشييخ ألفها في صباه وهي .

رسالة غاية المبتدى ، رسالة رورى باحما عده بالفارسية؟ ، مكاتبات إلى الملوك والمشايخ ، كتب فالسيم (السيمياء) يذكر الشهر زورى أنها تنسب إليه (أى أنه غير متأكد من صحة نسبتها إليه ) - تسبيحات العقول والنفوس والعناصر ، وهناك جملة رسائل أخرى يغنب على الظن أنها أجزاء من الواردات والتقديسات وهي: رسالة التسبيحات ودعوات الكواكب - أدعية متفرقة : الدعوة الشمسية ، الواردات الإلهية ، متخيرات الكواكب وتسبيحاتها ، السراج الوهاج : ويذكر الشهر زورى (والاظهر أنه ليس له) .

وهناك كتب ورسائل ذكرها الشهرزورى وغيره ولكن قـد يشك في نسبتها إليه وهي :

- ۱ ــ الرقيم القدسي : الشهرزوري ، كلود كاهن Claude Cahen .
  - ٢ ــ رسالة المعراج : الشهرزوري ، حاجي خليفة .
  - ويشك كوربان Corbin فى نسبتها إلى السهروردى .
- سالة تفسير آيات من كتاب الله وخبر عن رسول الله : الشهرزورى ،
   ويذكر كلودكاهن أن السهروردى تفسيراً للقرآن وريما كان هذا ما يقصده .
- ع ــ اعتقاد الحكماء : يورده الشهرزوري وماسينيون. نشره كوربان ١٩٥٧ .
- ه ــ رسالة يزدان سينا كشت وهى لعين القضاة الهمذانى ونسبت خطأ للسهروردى .
  - ۱ سکنات الصالحین : لم یذکرها الشهرزوری وذکرها ماسینیون .
    - ويضيف ريتر Ritter إلى ما أوردناه:
    - ١ ــ رسالة مختصرة تتضمن مقالات عن :
- الجسم ، والحركات ، والربوبية .والمعاد ، والوجد ، والإلهام .
  - ٣ مختصر فى الفلسفة يتناول المنطق والطبيعة وما بعد الطبيعة .
    - ٣ قصيدة أبدأ تحن إليكم الأرواح :
       شهرزورى ، ياقوت ، ان أني أصيعة .

## الفصل الرابع

## تصنيف كتبه

الدراسة تطورها إلى تمام بلورتها فى صيغتها النهائية ، وقد تنصب هذه الدراسة على جملة من المفكرين ، أو على مفكر واحد ، وقد نتبع المنهج الباطنى الدراسة على جملة من المفكرين ، أو على مفكر واحد ، وقد نتبع المنهج الباطنى إذا أعوزتنا مستلزمات المنهج التاريخي الخارجي . وفى دراستنا للمذهب الإشراقى عند السهروردي نحاول أن نتبع هذا الفكر فى مؤلفات السهروردي ، فهل تفكير السهروردي يعد وحدة متماسكة أورجانيكية صدرت عنه آراء تؤلف فى بحموعها كلا غير متطور ؟ أو أنه قد خضع لتطور فكرى ظهرت آثاره فى كتبه ؟

ودراسة تصنيفات كتب السهروردى تفيدنا كثيراً فى تتبع نبضات فكره والدراسة النقدية العميقة لكتبه تدلنا على أن السهروردى فى تفكيره لم بخضع لتطور عقلى جازم ، وأن كتبه لا تصور هذا التطور بقدر ما تصور موقفاً ثابتاً على وجه الإجمال يعبرعن وحدة فكرية لا أقول متماسكة تمام التماسك بل على الأقل لايظهر فيها أثر التجديد نتيجة لعامل خارجى وقتى يخضعها لذبذبات التطور أو التراجع .

۲ — لنتناول تصنیف ماسینیون<sup>(۱)</sup>على أنه محاولة أو لیة لوضع تصنیف لکتب السهروردی : فقد قسم الکتب و الرسائل إلى ثلاث بحموعات :

(1) مجموعة ظهرت في عهد الشباب : ﴿ العَهْدُ الْإِشْرَاقَ ﴾ وتشتمل على :

<sup>(</sup>١) مجموعة نصوص لم تنصر س ١١٣ وما بمدها.

الإلواح العمادية ، هياكل النور ، الرسائل الصوفية ( وهو يستند في هذا إلى ما أورده الشهرزوري منأن السهروردي حررالرسائل الصوفية في عهد الصبا ) .

ر \_ التلومحات ع \_ اللمحات

س \_ المقاومات ع \_ المطارحات

ه \_ المناجاة .

(ح) المجموعة الثالثة : في العهد الاخير وهو العهد الذي تأثر فيه بالأفلاطونية.

الحديثة و ابن سينا . Période Avicenno - Platonicienne

١ \_ حكمة الاشراق

٢ \_ كلمة التصوف

٣ \_ اعتقاد الحكاء

هذه المجموعات الثلاث التي يوردها ماسينيون يقسمها على ثلاث مراحل ، فالمجموعة الأولى حررت في العهد الإشراقي الحالص . والمجموعة الثانية حررت في العهد الذي تأثر فيه السهروردي بابن سينا والافلاطونية الحديثة .

أى أن ماسينيون يفترض انفصالا للراحل الثلاث فى ذهن السهروردى وأن أولى المراحل هى الإشراقية الحالصة وبعدها المشائية ثم الأفلاطونية الحديثة. مع ابن سينا .

والاعتراض على هذا التصنيف من وجهين :

أولا — أن تفكير السهروردى نفسه كما هو واضح من كتبه لا يدل على هذا الانفصال أو هذا الترتيب التطورى ، بل هو يعبر عن وحدة تنفرع عليها هذه الكتب لاحلقات في سلسلة تصاعدية .

ثانياً \_ كيف يمكن الفصل بين المشائية والأفلاطونية المحدثة وابن سينا في ذلك الوقت؟ لقد عرف المسلمون أرسطو عن طريق الأفلاطونية المحدثة فالمشائية الإسلامية ليست أرسطية خالصة ، فذهب ابن سينا المشائى يقوم على أسس أفلاطونية محدثة . ؟

وهل نستطيع التسليم مع ماسينيون بأن الألواح العادية قد حررت فى عهد الشباب مع أنها مهداة لعاد الدين قلج أرسلان أمير خربوط الذى ولى الحسكم فى سنة ٥٨١ ه ، وهذه الفترة فى سنة ٥٨١ ه ، وهذه الفترة من ٥٨١ سنة ٥٨١ من ٥٨١ من ٥٨١ من ٥٨١ التهى فيها السهروردى من تأليف حكمة الإشراق وهو الذى وضعه ماسينيون فى المرحلة الثالثة .

وأما عن هياكل النور فإن الهيكلين السادس والسابع منه يتضمنان شرحا وتبسيطا للأفكار الأساسية في حكمة الإشراق فلا يمكن إذن أن نفصل فصلا تاما بين هذين الكتابين كما فعل ماسينيون إذ أنه جعل هياكل النور في العهد الأول وحكمة الاشراق في العهد الآخير .

أما رسائله الصوفية فقد وضعت فى قالب خرافات أو رموز و تعد بمثابة إعداد وتهيئة ودعوة للانخراط فى الطريق الاشراقي مثل الغربة الغربية ومؤنس العشاق .

والأفكار التى تتضمنها هذه الرسائل تشير حتما إلى ما يتضمنه حكمة الإشراق ، من مبادى. إشراقية ، فلا يمكن أن تعد إذن سابقة على عهد تحرير حكمة الإشراق ، ولا يمكن الفصل بينها و بين حكمة الإشراق بعهد مشائى بحت .

والمهم أن كتب السهروردى لا تقدم لنا تلَّاريخا مقنعا لتطوره الروحى

<sup>(</sup>١) راجع س ٧ من مقدمة كوربان للرسائل الميتافيزييقية .

فنى الفترة التى استعمل فيها الحجج المشائية فى صباه لم يكن مندفعا لاستعالها تحت تأثير دراسته للشائية فى ذلك الوقت فقط بل لمناقشة زملائه وللدفاع عن وجهة نظره فى أصفهان ومراغة .

و ترى السهروردى يشير إلى حكمة الإشراق فى جميع كتبه وقد انتهى منه وعمره ٣٣ سنة وانتهى من المطارحات وقد ناهز الثلاثين . وأما كتبه التي تعبر عن المذهب إلى جانب هذين فهى التلويحات والمقاومات والهياكل ، وهى تنضمن الأفكار الأساسية التي يشير إليها حكمة الإشراق ، ومن ثم فقد تعذر على الباحث أن يلس أى أثر فى كتاباته لنطور روحى واضح المعالم ، حتى أن ترنيب الكتب نفسها يتخذ شكلا واحدا ماعدا الرسائل فيها الأجزاء التقليدية الثلاث المنطق والطبيعى والإلمى .

#### قطب الدين الشيرازي و تصنيف ماسينيون :

وكذلك يرى ماسينيون مع قطب الدين أن المؤلف بدأ في تحرير , اللمحات والتلويحات ، قبل الانتهاء من حكمة الإشراق مع أنهما يشيران إلى حكمة الإشراق صراحة فهو في التلويحات مثلا يشير إلى أن تفصيل ما يورده هنا يوجد في كتابه حكمة الإشراق الذي يحوى , الحكمة العجيبة ، .

وأما المطارحات فهى تشير كثيرا إلى حكمة الإشراق بل و تتحدث عن موضوعات حكمة الإشراق خصوصا حين الكلام عن المثل العقلية والأنواع القائمة(١).

<sup>(</sup>۱) وقد یکون هذا راجما إلى أن المؤلفين قبل عهد الطباعة لم یکونوا لیخضعوا لنظام التألیف الحدیث فسکانوا ینتمون من کتبهم ثم بعودون فیغیروا فیها ویبدلوا ویزبدوا أو یننصوا ، ویمکن النحقق من هذا لو وقعت فی أیدینا نسخ المؤلفین الأصلیة ،

والحقيقة أن الشراح أمثال الشهرزورى وقطب الدين الشيرازى لم يهتموا كثيراً بالتحقيق الناريخي لنصوص السهروردي .

### ۳ \_ تصنیف کوربان<sup>(۱)</sup> :

حاول كوربان أن يضع تصنيفا يشير إلى وحدة المذهب المتماثلة ، فصنف الكتب على الوجه التالى : \_

- (١) المؤلفات الكبرى وهى أربعة كتب تؤلف فى بحموعها وحدة تعبر
   عن المذهب الإشراق وهى النلويجات والمقاومات والمطارحات وحكمة الإشراق.
- (ت) المؤلفات الصفرى وهى كتب متكاملة يكمل بعضها بعضا وتعبر عن مجموعة أفكار متقاربة وتهدف إلى غاية واحدة ، ونجد أساسها المذهبي في الأربعة كتب الأولى وهى : الألواح العمادية ، بستان القلوب ، هياكل النور ، اعتقاد الحكاء ، كلمة النصوف ، كشف الغطاء ، اللحات .
- (ح) ويمكن أن نضع الرسائل كلها فى درجة واحدة ، الفارسية وغير الفارسية ، وهى تعبير رمزى عن المذهب الاشراقي تمهد طريق السالكين ، مثل عقل سرخ وأصوات أجنحة جبرائيل ، والغربة الغربية ، والكلمة الذوقية ، ولغات موران ومؤنس العشاق ورسالة فى ,حالة الطفولة ، . ورسالة عن جماعة الصوفية وهى فارسية ، ورسالة الطير وصفير سيمورغ .
- ( و ) وأخيراً كتاب الواردات والتقديسات أو , تقديسات الشيخ الشهيد ، وهى عبارة عن تسبيحات أو دعوات أسبوعية تتفق مع الإشراقية وتساعد السالك على التدرج فى الطريق الروحى ، ويفرد لها كوربان مكانا خاصا بها فى تصنيفه . ويريد كوربان أن يصل إلى هدفين من هذا التصنيف .

أولا : بيان أن الكتب الأربعة الأولى نعبر عن المذهب الإشراق في جلته .

<sup>(</sup>١) مقدمة الرسائل الميتافيزيقية ·

ثانيا : بيان طريقة تحرير الكتب الاربعة وتخطيطها .

أولا \_ يذكر السهروردي في المطارحات :

أنه يجب قراءة التلويحات قبل المطارحات ويأتى بينهما المقاومات وهو مختصر ثم بمد هذهالثلاثة حكمة الإشراق .

أما المؤلفات الصغرى فهى قائمة على أصول من الكبرى الرباعية وتفسر بعض القواعد الأساسية الواردة فها .

ثانيا \_ إذا تناولنا الكتب الثلاثة الأولى دون حكمة الإشراق نجد أن المنطق والطبيعة فى كل منها يمكن أن يتشابها ، فهما يعرضان مشاكل واحدة . والحقيقة أن هذا التشابه ليس تاما بل أنهما قد يختلفان من حيث الإيجاز والإسهاب فى العرض ، ومن حيث صورة العرض والبيان مع اتفاقهما فى الموضوع والرأى . وأما حكمة الإشراق فهى تركيز لما ورد فى هذه الكتب وتخطيط كامل للذهب الإشراق فى صورته الناضجة .

و تصنیف کور بان أقرب إلى اعتبار تفکیر الشیخ وحدة متماسکة لذلك فهو ای کور بان یبتمد عن أی تفسیر تاریخی لتحریر کتب السهروردی .

والثابت من نصوص السهروردى نفسه أنه بدأ فى تحرير حكمة الإشراق ثم عاقته رحلانه العديدة عن إتمامه فحرر غيره من الكتب كاللمحات والتلويحات والمقاومات والمطارحات والهياكل ، ولمكنه فى هذه الفترة لم يكن ينقطع تماماً عن الاستمرار فى تحرير حكمة الإشراق .

فيمكن أن يقال إذن إنه قد فكر فى مذهبه وكوّنه قبل تحرير حكمة الإشراق، وإنه فى تحريره لكتبه الآخرى لم ينح النحو المذهبي الكامل بل إنه كان يريد أن يعرض بعض جوانب مذهبه الإشراق فى هذه الرسائل التعليمية الصفيرة (الفلسفية والصوفية) لإشباع رغبة الآشياع والمريدين. أما حكمة الإشراق

فقد كان يؤخر إتمامه لزيادة الإجادة في صياغته وقد ظهر أثر ذلك في شدة إيجازه مع عمق عباراته وذلك على عكس المطارحات مثلا الذي أرسله إرسالا دون تكلف، ودليل ذلك أنه قد أشار بقراءة كتبه الآخرى قبل قراءة حكمة الإشراق ، لأن الكتب الآخرى تعرض نواحي مبسطة المبذهب، أما حكمة الإشراق فهو عمل كامل يتضمن سائر هذه النواحي . لذلك لا نستطيع التسليم مع كوربان بأن هناك أربعة كتب تمثل المدهب الإشراق كان السهروردي قد وزع عليها نواحي مذهبه .

والواقع أن دراسة حكمة الإشراق وحده تعطينا الفكرة الكاملة عن مذهب السهروردي أما سائر السكتب فهى أفرب إلى التفصيلات والشروح التى توضح و تدافع و يمهد لموجز ما أورده حكمة الإشراق و تقارن أيضاً بينه و بين المذاهب الآخرى كما في المطارحات والتلويحات ، فني التلويحات مثلا نجد في الحلم (۱) الذي رأى فيه السهروردي أرسطو هجوماً شديداً على المشائين الإسلاميين وانتصاراً لابي يزيد البسطاى والحلاج والجنيد لأنهم سلكوا طريق الحكمة الذوقية لا البحثية ، وفي المطارحات بورد آراء الاقدمين ويفندها على طريقته الإشراقية وكذلك في اللمحات .

أما فى الهياكل فهو يعرض بعض أفكار مذهبه الأساسية بطريقة مبسطة دون مناقشة أو مقارنة .

وعلى هذا فمحاولة وضع تصنيف أورجانيكى لكتب السهروردى محاولة أعتقد أنها بعيدة عن الدقة العلمية .

وإذن فيجب أن نترك التفكير فى تصنيف كتبه على هذا النحو ولنتدبر الترتيب التعليمي الذي يشير إليه السهروردي نفسه ، فهو مثلا يشير بقراءة التلويحات قبل المطارحات والمطارحات قبل حكمة الإشراق وهكذا الخ...

<sup>(</sup>۱) راجع کتاب « التلویحات للسمهروردی ــ نسخة مصورة عن مخطوطة براین ــ العلم الثالث ــ المورد الثالث « حکایة ومنام » ــ راجع نشرة کوربان فقرة « » س ۷۰

وهذا ما يهدف إليه السهروردى نفسه من تحريره للكتب المذكورة , وتنتهى القراءات إلى الرياضة والمجاهدة . والرسائل الصوفية مفيدة في هذه المرحلة ، ثم يسمح لك القيم (1) على الإشراق بقراءة حكمة الإشراق فتستبين لك الحقائق وتسلك طريق المشاهدين للانوار القاهرة والقابسين للبارقات الإلهية .

وبعد تحقيق المختصر الموسوم بالتلويحات . . . فإذا استحكم الباحث هذا النمط وبعد تحقيق المختصر الموسوم بالتلويحات . . . فإذا استحكم الباحث هذا النمط فليشرع في الرياضات المبرقة بحكم القيم على الإشراق حتى يعاين بعض مبادئ الإشراق ثم يتم له مبانى الأمور . . . وأول الشروع في الحسكة هو الانسلاخ عن الدنيا ، وأوسطه مشاهدة الانوار الإلهية وآخره لا نهاية له . ، (٢)

<sup>(</sup>١) الشيخ أو المرشد ويسميه السهروردى في مواضع أخرى ﴿ القائم بالـكتاب ﴾ .

<sup>(</sup>٢) واجع مقدمة المطارحات س ١٩٤ وما بمدها .

# الباسب الثاني المدرسة الإشراقية

دراسة نقدية للمصادر والأصول

-

# الفصل الأول

## مدلول الإشراق

\_\_\_\_

رسير الجرجاني في التعريفات إلى أن الإشراقيين طائفة رئيسهم أفلاطون. وهذا يتفق مع ما يذهب إليه السهروردي نفسه فهو يقول عن أفلاطون في مقدمة حكمة الإشراق وإمام الحكمة رئيسنا أفلاطون و وفي كتاب ودابستان المذاهب يتكلم مؤلفه عن الإشراقيين الإيرانيين كأنهم أفلاطونيو إيران (1) . فإلى أي حد يمكن أن يقال عن الإشراقية إنها أفلاطونية متأثرة بالدين الزرادشتي في العهد المتأخر؟ ويستعمل السهروردي نفسه كلة إشراقي ليصف بها التابعين له من الحكاء الإشراقيين (٢) . فن هم هؤلاء الإشراقيون ؟ وكيف نفسر المذهب الإشراقي و عدد الممرنة الإشرافية ؟ أو بمعني أدق ما هي المماني الني تنطوي عليها كلة وأشراق ، ؟ وهل نستطيع أن نقيم مذهباً محدداً واضحاً على هذا الأساس ؟ وأخيرا

<sup>(</sup>١) راجع المطارحات فقرة ١٤١ .

 <sup>(</sup>۲) راجع مقدمة كور إن عن الرسائل المينافيريقية .

هل نستطيع التمييز بين الإشراقية وبين ما يسمى , بالحـكمة المشرقية ، كما نجدها عند ان سينا ؟

ويحيب السهروردى نفسه عن السؤال الآخير إجابة قاطعة فيقول (١): ولهذا صرح النبيخ أبو على (ابن سينا) في كراريس نسبها إلى المشرقيين ، توجد متفرقة غير ملتئمة ، بأن البسايط يرسم ولا تحد ، وهذه الكراريس وإن نسبها إلى المشرق فهى بعينها من قواعد المشائين والحكمة العامة ، إلا أنه ربما غير العبارة أو تصرف في بعض الفروع تصرفا قريباً لا يباين كتبه الآخرى بونا يعتد به ، ولا يتقرر به الآصل المشرق المقرر في عهد العلماء الخسروانية ، فإنه هو الخطب العظيم ، ونحن في هذا الكتاب لا نقصد إلا تتميم طرايق المشائين و تفريعها وتهذيهها وهي الحكمة العامة لجميع الباحثين ، وان كان قد يتفق فيه نكت متفرقة المسمى بحكمة الإشراق ، .

۲ — وقد یکون شراح المذهب علی صلة بالتیارات الحقیقیة النی عاصرت قیامه أو بالبواعث التاریخیة أو المذهبیة ، إلا أننا نجد الشیرازی یردد ما ذکره السهروردی نفسه فی کتبه دون خروج علی النص أو استبطان نقدی لنصوص الشیخ .

ويذكر قطب الدين الشيرازي في مقدمة حكمة الإشراق: وإنها الحكمة المؤسسة على الإشراق الذي هو الكشف أو حكمه المشارقة الذين هم أهل فارس، وهو أيضاً يرجع إلى الأول لأن حكمتهم كشفية ذوقية فنسبت إلى الإشراق الذي هو ظهور الانوار العقلية ولمعانها وفيضانها بالإشراقات على النفوس عند تجردها، وكان اعتماد الفارسيين في الحكمة على الذوق والكشف، وكذا

<sup>(</sup>۱) المطارحات ، المصرع الثاني س ۱۹۰ ويلاحظ على هذا النص أنه يذكر « مصرق » على أنها مرادفة « لإشراق » .

قدماً. يونان خلا أرسطو وشيعته ، فإن اعتمادهم كان على البحث والبرهان لا غير (١) . .

وهذا النص الهام يشير إلى :

١ ـــ أن الإشراق هو مصدر الحـكمة الإشراقية وأنه يتضمن ظهور الموجود
 أى تأسيس وجوده ، وهذا الظهور هو عملية إدراكية للنفس المستعدة للـكشف .

وأن هناك ترادفاً بين لفظ (إشراق) و (مشرق) ، فيمكن فهم الإشراق على أنه حكمة المشرقيين أى الشرقيين الذين يقعون جفرافياً فى الشرق ويقصد بهذه الإشارة بلاد فارس.

ويمكن ضم المفهومين الأول وااثانى إلى بعضيهما والقول بأن حكماء فارس المشرقيين تقوم فلسفتهم على الكشف أو المشاهدة أى ظهور الأنوار العقلية للنفوس بعد تجردها.

وعلى هذا تقوم الفلسفة الإشراقية فى مقابل المشائية .

فبينها نقوم الثانية على البحث والحجج العقلية المنطقية نقوم الأولى على الكشف والدوق الصوفي. يقول و بل الإشراقيين لاينتظم أمرهم دون سوانح نورية أى لوامع نورية عقلية تكون مبنى الأصول الصحيحة التي هى القواعد الإشراقية ، (٢) و تؤسس على تعاليم الفرس القدماء بالإضافة إلى حكمة اليونان (عدا أرسطو فهو رئيس أتباع الحكمة البحثية) وحكمة بابل والهند ومصر القديمة .

ويستعمل السهروردى لفظى , شرق , و , غرب , بمعنى مجازى فى مواضع كثيرة ، فهو يشير فى التلويحات إلى , شرق أكبر و هو عالم العقول

<sup>(</sup>١) مقدمة شرح حكمة الإشراق لقطب الدين الشيرازي · طبعة طهران ·

<sup>(</sup>٢) مقدمة حكمة الإشراق ·

وشرق أصغر وهو عالم النفوس ، (۱) ، ثم يشير إلى مغرب النفس أى اتصالها بالمادة ، والنفس فى طريق ( الاستشراق ) ننتقل من عالم لآخر حتى تصل إلى الموت الأكبر عن عالم المادة ، وفي هذه المرحلة تصل النفس إلى جبريل أبي النفوس الإنسانية ، ويسمبه المزادكة ، بهمان ، ويرد ذكر ، بهمان (۲) ، ومانى ، بكثرة فى نصوص السهروردى ، وهذه الإشارات فى الكتب التي يلخص فيها المشائية كالنلويحات والمطارحات ، تنبى عن بد تشييد المذهب الإشراق .

فنى فقرة ه من التلويحات يذكر السهروردى حلمه الذى رأى فيه أرسطو، وهذا الحلم ثمبير عن حالة متوسطة بين اليقظة والمنام ، وتحدث المناقشة فيه بين السهروردى وأرسطو فى عالم متوسط بين عالم العقول وعالم الحس وهو عالم الخيال، أى عالم ، المثل المعلقة ، ، ولهذا العالم دور هام فى المذهب الإشراق .

وتستمر البذور الإشراقية فى الظهور تدريجياً فى الفقرة ٨٥ تلويجات وفى الفصل الأول من المشرع السابع من إلهيات المطارحات وعلى الأخص فى الفقرات من ٢٠٨ — ٢١١ ؛ وتبين هذه النصوص الخطوط الأولى للمعرفة الإشراقية ، ويقدم المؤلف بالندريج مبادئه الإشراقية بعد مناقشة المبادى المشائية ، فنى كتابات السهروردى نجد نقداً متواصلا للقواعد المشائية وهجوما بل وتعريضا بابن سينا .

وفى المورد الثالث من إلاهيات التلويحات حيث يعرض السهروردى لمسألة العلم الحضورى والعلم الصورى، يبدأ بمناقشة موقف ابن سينا بصدد المعرفة والاتحاد ( فقرة ١٥ تلويحات ) فيقبل مايقوله ابن سينا عن المعرفة عن طريق

<sup>(</sup>١) التلويحات فقرة ٨٠.

<sup>(</sup>٢) نجرد في نصوص السهروردي « بهمن » بدلا من « بهمان » .

الاتصال ولكنه يرفض الاتحاد رفضاً باتاً ، ويذكر أن ابن سينا نقل فكرة

وإذا ضممنا الفقرتين ٥٥ و ٨٩ من التلويحات إلى بعضهما نجد أنهما تعبران عن موقف أولى أساسي للاشراقية في مواجهة المشائية .

فالفقرة ٥٥ كما ذكرنا تشير إلى وحلم أرسطو ، ونجد السهروردى يستنطق أرسطو بالمبادى الإشراقية أى أنه يقصد إلى نقد دعاوى المشائيين على لسان وئيسهم وكيف أنه رجع عن رأيه بعد مشاهدته عالم الأنوار العقلية ، ثم كيف أنه يشى على أفلاطون بعد أن هاجم فظريته فى المثل ، وعلى الجملة نجد تحو"لا أساسيا من الإتجاه المشائى إلى الإتجاه الاشراقى المبنى على الدوق والكشف ؛ ذلك أن السهروردى أخذ يذكر لأرسطو أسماء حكماء عصره من الإسلاميين أتباع الحكمة البحثية المشائية فلم يلتفت أرسطو إليه بل أثنى على من سماهم من الصوفية المتجردين أمثال البسطاى والحلاج وذى النون .

وتشير هذه النصوص إلى نوع من العلم لا يأتى عن طريق التجريد أو تمثل صورة الموضوع فى الذهن بل هو علم لا يزيد شيئاً على الذات العارفة ، هو تكشف يتحد فيه الموضوع بالعارف لأن الذات العارفة من نوع الموضوع فهى نور وشعور بهذا النور ثم إن موضوع المعرفة هى الأنوار العقلية .

فالمعرفة إذن لا تقوم على تجريد الصوركما يقرر المشاؤون بل هى (كما يقول الإشراقيون) معرفة تقوم على الحدس الذى يربط الدات العارفة بالجواهر النورانية إن صعودا وإن نزولا ، وتسمى بالعلم والحضورى الانصالى الشهودى ، (١).

فعندما يكون الموضوع معروضا للنظر وترفع الحجب يحصل للنفس , إشراق

 <sup>(</sup>۱) العلم الحضورى هو حصول العلم بالشيء بدون حصول صورته في الذهن كملم زبد لنفسه . كتاب التمريفات للجرجاني صفحة ۱۲ القاهرة "۱۳۰

حضورى ، على المبصر فتراه النفس بحضوره عندها وليس عن طريق صورة صادرة عن الموضوع ومرتسمة فى النفس ، وتفسير هذا الحضور هو أن النفس عندما تضاء جوانبها بالإشراق تدرك الموضوع الحاضر وأكثر من ذلك فإن النفس هى التى تؤسس وجود الموضوع وإذا ربطنا العمليتين ، عملية الإشراق على النفس لإدراك الموضوع وعملية إشراق النفس على الموضوع لتأسيس وجوده ، على الموضوع لتأسيس وجوده ، خد أنهما فعل واحد ، وأنه ليس هناك فعل مزدوج ، فالإشراق الإدراكي عملية وجودية مشيدة فى نفس الوقت . وسنبين أثناء كلامنا عن نظرية الرؤيا عند السهروردي أوجه الشبه بينه وبين باركلي فى موقفه اللامادي وتأسيسه للوجود على أساس فكرى .

و نعود فنقول إن هذه القدرة على استحضار الموضوع أو جعله حاضرا تختص بالنفس وحدها في حالة مفارقتها للبدن وتجردها عن علائقه. ذلك أن حضور النفس لذاتها وحضور قواها لذاتها ، وحضور ما يحضر لقواها لذاتها كل هذا يكون بقدر تسلط النفس على الجسد ، فإن الحضور بقدر التسلط ، والإدراك بقدر الحضور ، ويتدرج هذا الإدراك حسب درجة النفس في التسلط على قوى الجسد أو تسلط الجسد على قوى النفس في أنوار مشرقة إلى ظلمات غاسقة .

ويسمو الإدراك إلى أعلى درجة حينها يكون موضوعه نور الآنوار وهو فى فقة الوجود ، مفارق بل يسمو على كل مفارقة . وحضوره للنفس نتيجة لقهره وتسلطه المطلق عليها . وسنرى أن القهر والحبة علاقتان تنتظان الآنوار بأسرها . وأول العلاقات فى الوجود هى العلاقة بين نور الآنوار والصادر الأول ، لأن هذا الصادر الأول الذى يمنح الوجود للموجودات كلها ، هذا الصادر فائض عن نور الأنوار كما يشتعل السراج من السراج بدون أن ينقص من الأول شى . والصحادر الأول هو الذى تصدر عنه سائر الموجودات فى نظام ازدواج والصحادر الأول هو الذى تصدر عنه سائر الموجودات فى نظام ازدواج يستند إلى علاقة العاشق والمعشوق أو القهر والمحبة التى أشرنا إليها .

## الفصل الثاني التراث الشرقي

۱ \_ كيف تأثر السهروردى بالتراث الشرق ؟ أو كيف تأثر بالتراث الفارسى على وجه الخصوص ؟ فهو يقرر فى كتبه أن مذهبه إحياء لآراء حكماء فارس القدماء .

يتمثل الدين الفارسي القديم في مذهب زرادشت و المذاهب الآخرى التي قامت حوله . ويتلخص المذهب الزرادشتي في أن هناك مظهرين لحقيقة كلية واحدة هي الآلوهية وهذان المظهران هما بجموعة الآلرواح الطيبة ، أرمزدا ، وبجموعة الآلرواح الحبيثة ، أهريمان ، أي أن هناك مبدئين للوجود : مبدأ للخير وآخر للشر ، وهذان المبدآن يصطرعان والفلبة لمبدأ الخير في النهاية ، ومهما قيل عن المسماف الصراع لوحدة الذات الإلهية وعن ثنائية المذهب من الناحية الفلسفية ، إلا أنه يعبر من الناحية الدينية ـ على الآقل ـ عن الوحدة (١) .

وقد نشأت عن موقف زرادشت هذا فرق وطوائف عدة تفسر حقيقة المبدئين ، فبعضها ترجم المبدئين إلى النور والظلام بدل الخير والشر ، والبعض الآخر جعلهما مستقلين تمام الاستقلال وأقام ثنائية ثابتة من الناحية الدينية والفلسفية ، وجعل العالم الحسى من صنع إله الظلام كالما نوية والمزدكية ، فيجب إذن التخلص من هذا العالم لأنه شر ، وطائفة ثالثة فسرت الظلام على أنه شك قام في ذات المبدأ الأول (النور).

وللزراد شتية تعاليم خاصة متضمنة فى الابستاق Avesta الذى ترجم إلى اللغة اليونانية وترجم إلى العربية كما يذكر ابن النديم وترجمه دارمستترDarmesteter

Sykes: History of Persia P \*436 راجی (۱)

إلى الألمانية حديثا . ويقال إن الفكر الفارسى قد نقل إلى اليونان على عهد الإسكندر الأكبر حين ظفر بدارا ملكهم . يقول الشهرزورى ، ويقال إن المنطق والحسكة التى ألفها وهذبها أرسطاطاليس أصل ذلك مأخوذ من خزاين الفرس حين ظفر الإسكندر بدارا وبلادهم ، وإنه ما قدر أرسطو على ذلك إلا بمدد من كتبهم ومعاونها ، ولا شك ولا خفاء عند من أدرك طرفا من الأمور الشريفة والحسكة الصحيحة في مقدار حكمة فارس وشرفها ، (١) .

ولكن هذا الرأى ليس له سند حقيق من التاريخ والفكر وهناك رأى آخر يذهب إلى أن أفلوطين نفسه قد صحب جيش الروم إلى فارس فتأثر بالفكر الفارسى هناك ولكن مؤرخ حياته فورفوريوس<sup>(۲)</sup> لايؤيد هذه الواقعة إذ هو يذكر فقط أن أفلوطين التحق بحيش جورديان المتجه إلى فارس ولكن هذا الجيش هزم في العراق ولم يلبث أفلوطين أن هرب واحتمى في انطاكية .

ورأى أالت وهو هجرة فلاسفة أثينا بعد إغلاق جستنيان لمدارس الفلسفة فيها، وترحيب ملك الفرس بهم وإسكانهم شمال فارس في منطقة جنديسا بور القديمة ، فأثر هؤلاء اليونان في الفكر الفارسي وتأثروا به ، ونقل عنهم السريان الذين كانوا على مقربة منهم في الرها وحران ، وبذلك ذاعت الأفكار الفارسية في هذا الوسط الذي كان يموج بكل ما عرف عن الشرق من تراث ديني وفلسني . وقد نقل هذا التراث كله أو بعضه إلى المثقفين من المسلمين فتناولوه بالدراسة والتخريج فكانت المذاهب الإسلامية في الفكر .

والذي يعنينا من هذا الآمر اتصال التراث الفارسي بالبيئة العقلية الإسلامية التصالا مباشراً . إذ أنه بعد الفتح الإسلامي لفارس شغف العرب بنقل الآفكار

<sup>(</sup>١) راجع نواريخ الحــكاء للشهرزورى مخطوط رنم ٩٩٠ م . راغب ورقة ١١٧ ا

<sup>(</sup>۲) راجع تاریخ حیاة أفلوطین بقلم فورفوریوس س۳ فقرة ۳ ترجة إمیل بربیه، الناسوعات ج ۱ طبعة باریس سنة ۱۹۲۲.

الفارسية و نظم الحسكم والسياسة و تأثر الغالب بالمغلوب لآن العرب لم تكن لهم حضارة كحضارة الفرس فتلمذوا عليهم . و يميز من النقلة عبد الله بن المقفم الذي نقل كليلة ودمنة إلى العربية . وعرف عن الرازى ( أبو بكر محمد بن زكريا الرازى الطبيب ) المتوفى سنة . ٣٧ هجرية ، أنه كان من نقلة الثقافة الفارسية القديمة. قال ابن حزم ، وقد أفردنا في نقض هذه المقالة كتاباً جمعناه في نقص كلام محمد بن زكريا الرازى الطبيب في كتابه الموسوم بالعلم الإلهى وقال البيرونى عنه ، وذلك أن طالعت كتابه في العلم الالهى وهو يبادى فيه بالدلالة على كتب مانى وخاصة كتابه الموسوم بسفر الاسرار ، (۱) .

ومعرفة الرازى بالكتب المانوية يشهد بها كتاب التراجم فيذكر ابن النديم أن له كتابا في الرد أن له كتابا في الرد على سيسن المنانى ويذكر البيرونى أن له كتابا في الرد على سيسن المنوى (٢) ويذكر صاعد في طبقات الأمم أن الرازى قد هاجم أرسطو في كتابه العلم الإلهى والطب الروحانى وغير ذلك من كتبه عما يدل على استحسانه لمذهب الثنوية في الإشراك (الشرك) (٣).

ويذكر المسعودي صاحب النبيه والإشراف عن الرازى , وقد أتينا على شرح جميع ذلك وما ذكروه من المعجزات والدلائل والعلامات ، وما يذهبون إليه في الجسة القدماء عندهم أورمزد وهو الله عز وجل وأهرمن وهو الشيطان الشرير وكاه وهو الزمان وجام وهو المسكان وهوم وهو الطينة والخيرة ، وحجاجهم لذلك وعلة تعظيمهم للنيرين وغيرهما من الأنوار ، والفرق بين النار والنور . . . . (١) .

<sup>(</sup>۱) ج ۱ ص ۳٤ .

<sup>(</sup>۲) مقالات الرازى بول كراوس من ۱۸٦

<sup>(</sup>۳) ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ أَنَّ الْمُلَّالِ

<sup>(</sup>t) < « « س ۱۸*۱* 

وهناك غير الرازى كثيروز، من التراجمة وأصحاب التراجم الجامعة كابن حزم والشهرستاني وابن النديم والبيروني واليمقوبي ، وهناك كتاب لمحمود بن إسحق نشره فلوجل نجد فيه مقتطفات عن الما نوية ثم المسعودي وهو يشه إلى السكاهن تنسار Tansar كاهن أردشير مؤسس الكنيسة المزدكية في الامبراطورية الساسانية في القرن الثالث الميلادي وكيف أنه كان أفلاطونياً ، ولهذا المكاهن رسالة يشير فها إلى نظام حياته ومجاهداته وهي تنطبق إلى حد كبير على ما يشمر به السيروردي عن نظام حياته النفسية ومجاهداته ورياضاته الصوفية (١) وإلى جانب كتيّاب البّراجم نجد كثير بن من المفكرين من أصل فارسيكابن سينا والسهروردي، وهم على علم باللغة الفارسية وآدابها مما يستطيعون معه قراءة الكتب الفارسية وكانت ذائعة بين جمهرة المثقفين ، وكان من تأثير ذلك أننا نجد لابن سينا والسهروردي رسائل بالفارسية ؛ وفيما يختص بالسهروردي نجد أنه كان متصلا ببلاط السلاجقة في مستهل عهده بالفلسفة ، وْݣَانْت قونْية هي مركز هذا البلاط ف ذلك الوقت ، وهي نقطة الانصال بين العالم الفارسي والعالم اليوناني القديم والعالمين الإسلامي والمسيحي ، وقيل عنه إنه أسس مدرسة إشراقية في بلاط آل سلجوق بما يؤيد معه بدء تأثره بالفكر الفارسي في هذه المنطقة ، خصوصا وأنها البيئة النى نشأ فيها الشاعر الصوفى الفارسي نظاى جاى وكذلك جلال الدين الرومى الفارسي الذي لا تزال له فرقة صوفية باسمه في قونية إلى الآن (٢) .

٢ - ولكن كيف تأثر السهروردى بالفكر الفارسى القديم؟ أقبله كما هو دون أى تحوير؟ يذكر القطب الشيرازى فى شرح حكمة الاشراق: و والمصنف لما ظفر بأطراف منها [كتب الفرس] ورآها موافقة للأمور الكشفية الشهودية استحدنها وكماها وهى قاعدة الشرق فى النور والظلمة ، ليست كفاعدة

<sup>(</sup>١) راجع دار مستنر المجلة الأسيوية ١٨٩٤ ص ١٨٦.

Recherches Philosophiques Tome 2(7)

كفرة المجوس القائلين بظاهر النور والظلمة وأنهما مبدآن أولان لانهم مشركون لا موحدون ، (١) .

ومعنى هذا أن السهروردى لم يقبل فكرة النور والظلام كما هى عند الما نويين مثلا أو المزادكة حيث النور مبدأ مساوق فى الوجود للظلام وحيث الصراع دائم بينهما ، إذ النور والظلام عنده مظهران لحقيقة باطنة والنور يعبر عن هذه الحقيقة العقلية الكاملة ، أما الظلام فهو عدم النور ، هو تلاشى النور ، وعلى هذا غلا يمكن أن يعد مبدأ وجوديا . والزرادشتيون والما نويون انخذ الشر عندهم مفهوما أنطولوجيا بعد أن كان أخلاقيا ؟

أما السهروردى ولو أنه يرى أن الظلام مساوق للشر بالمهنى الآخلاق إلا أنه عدم وجود على أية حال ، هو نقص فى الوجود الحقيق ، هو تلاشى الاشعة النورانية وذبولها أو هو شبح للحقيقة النورانية . وهذه فكرة أفلاطونية حديثة شائعة عند الفاراني وابن سينا وأتباعهما بحيث نجد فى التاسوعات خلطا بين المدلول الوجودي للسادة والمدلول الأخلاقي فالمادة نقص فى الوجود وهى فى نفس الوقت شر .

٣ ــ ولم تكن الزرادشتية هى المصدر الوحيد الذى تأثر به التسهروردى فهو كا يقول عن نفسه إنه متأثر بحكمة فارس وبابل والهند واليونان ومصر القديمة ، ويقصد من هذا الحليط ما كان يزاوله حكماء هذه الدول من مجاهدات ورياضات نفسية للوصول إلى الله. غير أنه تأثر فى فلسفته بالفكر الفارسي إلى حد ما كما بينا ، وكذلك بالآفكار البابلية القديمة عن النجوم وله كتب فى الدعاء للنجوم والكواكب تشهد بهذا التأثر . والمصدر المباشر لعبادة النجوم هم الصابئة الذن

<sup>(</sup>١) مقدمة حكمة الإشراق س ١٩ طبعة طهران .

لايزالون فى بمض أجزاء العراق إلى الآن(١) ، وكذلك الفيثاغوريون المحدثون الذين رتبوا للنجوم دعوات خاصة ، ويمـكن أن يكون الصابئة قد تأثروا بالفيثاغورية فى هذا . ويمكن أن يكون السهروردى قد استمار تخطيط الوجود النورانى من الابستاق الفارسى بالإضافة إلى مذهب الصابئة فى النجوم .

إلا أن البحث فى المذهب الإشراقي يؤدى بنا إلى التقايل من أهمية هذا الرأى إذ أن الإشراقية أفلاطونية بحدثة فى جوهرها متأثرة فى الظاهر بالفكر الفارسى القديم، وقد يكون تأثرها هذا عن طريق المؤلفات الافلاطونية المحدثة.

أما دعوات الكواكب والنجوم ومقابلة الرصد الروحانى برصد النجوم ، ومقارنة نظام الملائكة فى الابستاق بنظام الجواهر النورية عند السهروردى فهى أمور تأتى فى المرتبة الثانية بعد الافلاطونية المحدثة .

٤ - وإلى جانب الزرادشتية ومذهب الصابئة توجد مذاهب أخرى كالهرمسية والعرفانية . وقد اختلف المؤرخون فى حقيقة هرمس وهل هو أخنوخ أو إدريس النبى أو أنه هرمس مثلث الحكة (١) .

ويرى بعض المحدثين أن الهرمسية هى العرفانية ، والعرفانية أو الغنوصية مبدؤها العرفان ، والعرفان الحق ليس العلم بوساطة المعانى المجردة والاستدلال كالفلسفة وإنما هو المعرفة الحدسية التجريبية الحاصلة من اتحاد العارف بالموضوع.

The Mandæans of Iraq and Iran. By E. S. Drower, (1) Oxford 1937

<sup>(</sup>۲) راجع مادة هرمس في دائرة الممارف البريطانية، نصوص الحسكم لابن المربي ج٢ س ٤٤ كوس ٥ في فيمسرة الدكتور أبو الملا عفيني وقد نشر Alfred Von Siegel في Der Islam في Alfred Von Siegel في مر ٢٩٢ رسالة لمؤانف بجهول عنوائها « رسالة قبس القابس في تدبير هرمس الهرامس » بدأها بقوله « اعلم يا اخي وفقك الله تمالي إلى سببله وهداك ، أن هرمس هو أخنوخ وهو إدربس عليه السلام ، وهرمس لفة سريانية ومعناه العالم وهرمس الهرامس أي عالم العلماء . . . » راجع أيضاً طبقات الأطباء لابن أبي أصيبهة ج ١ ص ١٦ طبعة مصر ( أخبار الهرامسة ) .

أما غايتها فهى الوصول إلى عرفان الله على هذا النحو ، بكل ما فى النفس من قوة حدس وعاطفة وخيال ، فالغنوصيةصوفية تزعم أنها المثل الأعلى للمعرفة وترجع بأصلها إلى وحى أنزله الله منذالبده وتناقله المريدون سرا ، وتعد مريديها بكشف الأسرار الإلهية وتحقيق النجاة (١) .

فتعلق العامة بطقوسها وتناول المثقفون مبادئها من الناحية النظرية ، وكانت الغنوصية تتخير من المذاهب السائدة والديانات الشائعة بعض أفكارها مدعية تحويلها إلى معنى أعمق فتفاعلت مع الوثنية واليهودية والمسيحية .

وتعتنق العرفانية مبدأ الصدور فنى قمة الوجود الله الموجود المفارق صدرت. عنه أرواح يسمونها الأيونات والأراكنة ، وتتضاءل هذه الأرواح فى الألوهية كلما بعدت عن المصدر الأول وقد أراد أحدها أن يرتفع إلى مقام الله فطرد من العالم المعقول.

وعن هذا الآيون الخاطىء صدرت أرواح شريرة وصدر العالم المحسوس ، وهذا الآيون هو الذى حبس النفوس فى الآجسام ، والنفوس تميل إلى النجاة من العالم الحسى ، وهم يقسمون الناس إلى ثلاث طوائف : هم الروحيون والحيوانيون والماديون ، فالطبقة الأولى هم العرفانيون الذين ينجون بما ركب فى طبيعتهم من أصل إلهى ، والطبقة الثانية وهم الحيوانيون يعوقهم الجسم فيجب أن يتخلصوا منه بضروب من الرياضات والمجاهدات الصوفية حتى يتمكنوا من السيطرة على نوازعه ، وهذه الطبقة وسط بين النجاة والهلاك ، بين الروحيين والماديين ، أما الطبقة النالثة فهم الماديون الذين تعوقهم المادة عن الصعود فوق العالم السفلى و تمنعهم من البلوغ إلى المقر الروحاني النوراني .

والطريق إلى الله ملي. بالوسطا. فإن النفس في رحلتها إلى قمة الوجود تجتاز

<sup>(</sup>١) راجع الأستاذ يوسف كرم تاريخ الفلسفة اليونانية الطبعة الثانية س ٢٤٤ .

أفلاك السيارات السبعة حتى تصل إلى نهاية المطاف . وكانت نظرية الوسطاء شائعة فى ذلك الوقت ، سماهم البعض مُشل أفلاطون وسماهم فيلون القوات أو الملائكة وسماهم غيره بالجن وسماهم الرواقيون ( بالكلمة ) ويعنون بها القوى الطبيعية الكبرى (١) .

ولما كانت غاية المذاهب الشرقية التطهير وتصفية النفس لذلك فإنها حاولت أن تقرب بين الله والموجودات فقالت بالوسطاء ليسهل على النفس اجتياز الطريق إلى الله ، وليس معنى هذا تقريبا بالمعنى الدينى كما هو عند المسلمين ، ونحن أقرب إليه من حبل الوريد ، (٢) ولسكنه تقريب بين الطبيعتين : بين الناسوت واللاهوت وإمكان اتحاد الناسوت باللاهوت ولم يجد الصوفية المسلمون هذا الاتجاه في تعاليم الدين الإسلامى فالمشافة بعيدة المدى بل لا متناهية بين الإنسان والله ، فالإنسان لا يرقى إلى مرتبة الإله ، والإله لا ينزل إلى الإنسان من حيث الطبيعة على الأقل .

وقد تأثرت الأفلاطونية المحدثة بهذه المذاهب كلها التي عبر عنها أفلوطين في الناسوعات فجاءت محاولة تلفيقية غير ناضجة من الناحية الفلسفية ومنتجة من حيث أنها كانت ذات أثر بالغ على طرائق السلوك الصوفي .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق س ٧٤٦

<sup>(</sup>٢) الفرآن الـكريم ، سورة ق آية ١٦

#### الفصل النااث

## التراث اليــوناني

۱ ـــ إلى أى حد تأثر السهروردى بالفكر اليونانى أو بما كان يعرف بالتراث الهليني ؟

كانت الأفلاطونية المحدثة هى المذهب التلفيق الذى اختار من كل مذهب مايتفق والنزعة الصوفية التى امتاز بها أفلوطين ، فقد كانت له مدرسة فى التربية الروحية ، وكان له أتباع ومريدون فتناولت هذه المدرسة الأرسطية المتأخرة والأفلاطونية المتأخرة والرواقية ، وأضافتها إلى السحر والتنجيم والأساطير وكل ماعرف عن الشرق من تراث روحى ، وأخرجت مذهباً يموج بمختلف الآراء وشتى النظريات ، فقد تضمن آراء العرفانيين وكان أفراد كثيرون منهم يتابعون دروس أفلوطين ، و تأثر المذهب بمعتقدات فارس نتيجة للاحتكاك الثقافى الذى كان ملحوظاً بين الفرس والروم . وعلى هذا فإن الافلاطونية المحدثة كذهب تجمع مختلف الآراء والنظريات ، ففهيا آراء أرسطو إلى جانب آراء أفلاطون .

وانتشرت هذه الفلسفة في الحوض الشرقي للبحر الأبيض المتوسط فأنشئت المدارس التي قامت على الدفاع عنها وتفسيرها . وكان هناك فرعان لها : أحدهما في سوريا وقد تزعمه يامبليخوس ، والآخر في أثينا وقد تزعمه أبروقلس . وبعد إغلاق مدارس الفلسفة في أثينا انتقل الفسلاسفة من الأفلاطونيين المحدثين الى جنديسا بور في رعاية ملك الفرس .

ونقل السريان المذهب الأفلاطونى الحديث إلى لغتهم ، ثم أخذوا ينقلون النراث اليونانىمن السريانية إلى العربية . فنقلوا كتبا لأرسطو وأخرى لأفلاطون

ولكنهم نسبوا لأرسطوكتباً ليست له ، بل هى من مؤلفات أتباع المذهب الأفلاطونى الحديث ، ظهرت فيها آراء أرسطية وأخرى أفلاطونية وثالثة لأفلوطين . وعلى هذا فإن العرب لم يعرفوا أرسطو على صورته الحقيقية بل أنهم ظنوا أن بعض الكتب المنحولة هى كتب أرسطو . ولكن معرفة العرب بأفلاطون كانت متوسطة إلى حدما فقد ترجمت (۱) بعض كتبه بالإضافة إلى ما تذكره الكتب المنحولة عنه . واستعيض بحمهورية أفلاطون عن كتاب السياسة عند أرسطو . وقد اتضح من النصوص التى اكتشفت أخيرا أن العرب كانوا على علم بمذهب أفلاطون الحقيق ، ويضاف إلى معرفة العرب بالنصوص الأفلاطونية ، ذيوع الأفلاطونية المحدثة ، وهى تتضمن تعاليم المذهب الأفلاطوني الأساسية ، ثم انتشار آراء أغلاطون بين حملة العلم من السوريين والمصريين كيوحنا الدمشقى ويحي النحوى . على أن الأفلاطونية المحدثة كانت — دغم كيوحنا الدمشقى ويحي النحوى . على أن الأفلاطونية المحدثة كانت — دغم أنفسهم فلسفات لا تخرج فى بحموعها عن الأفلاطونية المحدثة .

وقد أشرنا إلى أن أفلوطين نفسه قد تأثر بالفكر الفارسى وأن منطقة ظهور الأفلاطونية المحدثة كانت منطقة تلاقت فيها مختلف الثقافات وبينها الفكر الفارسى القديم .

٢ — ولكن العرب لم يعرفوا أنهم يتدارسون مذهب أفلوطين وذلك لأن بعض مصادر مذهبه اعتبرت كأنها لأرسطو فذاعت بين الإسلاميين على اعتبار أنها كتب مشائية آهبر عن آراء المعلم الأول ، هذا بالإضافة إلى ما عرف من بعض السكتب الأرسطية الحالصة وكذلك كتب أفلاطون . وأعتقد أن اتجاه الإسلاميين إلى النزعة التوفيقية يرجع إلى هذه الكتب المنحولة ذلك لانهم عرفوا أفلوطين

<sup>(</sup>١) الفهرست س ٢٤٤ .

وكانوا يسمونه بالشيخ اليونانى، أما أن يجدوا كتبا تتضمن آراء لأفلوطين وأفلاطون وأرسطو ثم تنسب فى النهاية لأرسطو فذلك ما يبعث على تحبيذ النزعة التوفيقية، ومن هنا ظهرت كتب فى الجمع بين رأبى الحكيمين، أرسطو وأفلاطون والتاثت الفلسفة الإسلامية بمذاهب متعارضة كانت سببا فى تعطيل حركة التجديد والابتكار الفلسني إلى حد كبير، وأهم هذه الكتب ثلاثة:

## ١ \_ كتاب التفاحة

وهو ينسب لأرسطو ، ويصور فيه المؤلف الجهول حالة أرسطو والموت يقترب منه وهو ممسك تفاحة بيده ، يناقش تلاميذه في الموت والخلود والروح والسعادة التي تنتظر النفس العارفة بعد الموت والنفس في ذاتهـا نور محض، ويلاحظ تسمية النفس بالنور واستعال الإشراقية لهمذا المصطلح ثم السكلام عن البدن ، وكل هذه مواقف عرضت لها الإشراقية في تفصيــــل وإسهاب . ولاشك في أن كتاب التفاحة هذا نقل مشوء عن فيدون الذي يتكلم فيه أفلاطون على لسان سقراط عن خلود النفس وبقائها بعد الموت ، ويكاد الكتاب المنحول يكون نقلا عن فيدون ، إذ أن هناك نسخة خطيَّة من كتاب (١) يسمى مختصر كتاب التفاحة لسقراط ، ويتكلم فيه سقراط بدلا من أرسطوا ، بما يدل على الخلط الخطير الذي كان شائعا بين آراء كل من أرسطو وأفلاطون . ولم يعرف العالم الإسلامي أياً من المذهبين على حقيقته إلا بعد أن عكـف ابن رشد على دراسة جميع الشروح التي وصلت إليه واستطاع في النهاية أن يميز بين ما لأرسطو حقا وبين ماليس له من الآراء .

 <sup>(</sup>۱) راجع سانتلانا ( مصور ) ص ٤٣١ - ٤٤٤ وقد نشر كتاب النهاحة هذا في مجلة المقاطف سنة ١٩١٣ .

## ٢ ــ أثولوجيا أو اللاهوت المنحول

وهوكتابآخرمنسوبخطأ إلىأرسطو وقدأثر تأثيراً بليغا علىالفكرالإسلاى، وقد عرف أخيراً أنه مقتبس من تاسوعات أفلوطين . والـكتاب في مجمله يشير إلى التربية الروحية عند أفلوطين ، فهو يصور انتقال النفس خلال مرا تب الطريق حتى تصل إلى نور الانوار . فني المثمر الأول يتكلم عن صعود النفس إلى العالم العقلي ويقول . نريد أن نفحص عنها كيف فارقت العالم العقلي وانحدرت إلى هذا العالم الحسي، (١) ويشير بعد هذا إلى العوالم الثلاثة عالم النفس وعالم العقل وعالم الجرم(٢). ثم يورد النص المشهور الذي نقله عنه كثيرون من فلاسفة الإسلام . إني ربما خلوت بنفسي وخلعت بدني . . . وصرت في موضع الفكرة بمــد أن قويت نفسي على تخليف بدنها والرجوع إلى ذاتها والنرق إلى العالم العقلي ثم إلى العالم الإلهي حتى صارت في موضع البهاء والنور الذي هو علة كل نور وبهاء ، (٣) ويتابع هذا المعنى فى المشمر الرابع : إن من قدر على خلع بدنه وتسكين حواسه ووساوسه وحركاته ، قدر أيضا في فـكر ته على الرجوع إلى ذاته والصعود بعقله إلى العالم العقلى فيرى حسنه وبهاءه ، فإنه يقوى على أن يعرف شرف العقلونوره وبهاءه ،وأن يعرف قدر ذلك الشيء الذي هو فوق العقل ، وهو نور الانوار ،(١) .

ويشير السهروردى فى النلويحات وحكمة الإشراق إلى هذه النصوص بل إنه يئقل النص الأول. إنى ربما خلوت بنفسى. . . . فى التلويحات ، ويذكر أنه

<sup>(</sup>١) أتولوجيا نشره ديتربش من ٤

 <sup>(</sup>۲) أنولوجيا نشره ديتريش ص ٦ - يلاحظ أن السهروردى أيضا يقير في كتاب
 هياكل النور ، إلى أن العوالم ثلاثة ويوردها تماما كما هي في أنولوجيا - راجم الهيكل
 الرابع ، خاتمة الفصل الثالث في الطبعة الجديدة لكتاب الهياكل تحقيق المؤلف .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق س ٨ (٤) المصدر السابق س ٥٠

لأفلاطون . ويرد فى أثولوجيا ذكر لأفلاطون وكيف أنه صعد إلى العمالم العقلى ثم وصفه(١) .

وفى المشمر الثانى يتكلم عن التذكر (٢) الأفلاطونى ويشير إلى نظرية أفلاطون فى المعرفة وكيف تستند معرفة النفس إلى المثل ، ثم يشير بعد ذلك إلى أنه ينبغى أن يكون هذا المثال عقليا ليكون ملائما لجميع الآشياء (٢) . هذه المثل تؤلف فى بحموعها العالم العقلى ، وهو الذى يفيض على العالم الحسى ويشرق عليه بأنواره (١) . هذا العالم العقلى هو جزء العالم الأعلى وهو الرئيس الشريق، (٥) لا ينفعل وإنما يفعل دائما هذا الرئيس الشريق هى الجواهر النورانية العليا أو المثل العقلية (٦) . ثم أنه يذكر أن العقل الأول يتضمن المثل إذ يقول إن فى العقل الأول جميع الأشياء . وذلك لأن الفاعل الأول أول فعل فعله وهو العقل ، فعله ذا صور كثيرة وجعل فى كل صورة منها جميع الأشياء التى تلائم تلك الصورة ، (٧)

ويشير في مواضع أخرى (^) إلى ضرورة الارتقاء إلى العالم الشريف الإلهى . وذلك على لسان هرقليطس وكذلك فيثاغورس فإنه يتكلم عن الرجوع إلى العالم الإلهى ، وأما أنبادرقل فإنه يشير إلى هبوط النفس من عالمها الآعلى لتعاقب على خطاياها . وتمبط النفس إلى عالم الحس ، والمحسوسات هي أصنام للمعقولات فالإنسان الحسى هو صنم للإنسان العقلى الموجود في العقل الثاني أي في عالم المثل ، والعالم الحسى كله صنم للعالم العقلى ، وعلاقة الصنم بالمثال تقوم على أساس المشاركة الأفلاطونية (^) . ويذكر سبب تسمية الموجود الحسى بالصنم في النص التالى : - الواحد الحق أبدع هوية العقل وأبدع العقل صورة النفس من الهوية

<sup>(</sup>١) الناويحات طبعة كوربان س ١١٧ (٣) أنولوجيا س ١٦٤

<sup>(</sup>٣) أنولوجيا س ٢٣ (٤) أنولوجيا س ٥٣

<sup>(</sup>٥) أنولوجيا س ٤٤ (٦) أتولوجيا س ٧٠

<sup>(</sup>۷) أنولوجيا س ۱٤٧ (A) انولوجيا س ٤٩

<sup>(</sup>٩) اثولوجيا ص ٥٠ و٧٧ و١٣٨ و١٤٨

التى ابتدعت من الواحد الحق بتوسط هوية العقل ، وأما النفس فلما كانت معلولة من معلول لم تقو أن تفعل فعلما بغير حركة وهى ساكنة ، بل هى فعلته بحركة وأبدعت صنها ، وإنما يسمى فعلما صنها ما ، لآنه فعل دائر غير ثابت ولا باق، لأنه كان بحركة ، والحركة لا تأتى بالشيء الثابت الباق ، بل إنما تأتى بالشيء الدائر ، (١) وإذن فالصنم هنا مقابل للمحسوس وهو شبح زائل متغير على حسب المذهب الأفلاطوني والافلوطيني معا .

غير أننا نجد في موضع آخر من أنولوجيا استعالا لمكلمة صنم لا يقصرها على المعنى الحسى وحده بل على المعنى العقلى أيضاً ، فهناك أصنام عقاية هى المثل وأصنام حسية هى الموجودات المحسوسة يقول : , وإيما فعلوا ذلك لانهم أرادوا أن يعلمونا أن هذه الاصنام الحسية الحسيسة إيما هى مثل لتلك الاصنام العقلية الشريفة ، (۲) . ويعود فيذكر أن الحبكاء الذين صعدوا إلى العالم العقلى شاهدوا صوره وعرفوها معرفة صحيحة ؛ ولكنهم كانوا يعبرون عن معرفتهم ، لا برسم ولا بقضايا وأقاويل أو أصوات أو منطق ... لكنهم كانوا ينقشونها في حجارة أو في بعض الاجسام فيصيرونها أصناما ، وذلك أنهم كانوا إذا أرادوا أن يصفوا بعض العلوم نقشوا له صنها ، وأقاموا للنفس علما وكذلك كانوا يفعلون في سائر العلوم والصناعات ، أعنى أنهم كانوا ينقشون لمكل شيء من الاشياء صنها العلوم والصناعات ، أعنى أنهم كانوا ينقشون لمكل شيء من الاشياء صنها بحكة متقنة ، (۲)

وهذا النص يشير إلى بدء استعال الرموز للدلالة على المعانى العقلية . والواقع أن الرمزيئة لها أثر كبير فى ناريخ الفكر الفلسنى المتأثر بالنزعات الصوفية ، ونجد ن هذا التقليد قد شاع عند جميع مفكرى الإسلام فابن سينا يتبع نفس الاسلوب

<sup>&</sup>lt;sup>(۱) ؛</sup> تولوجیا س ۱۳۸ — (۲) اثولوجیا س ۱۹۷

<sup>(</sup>۳) اثواوجها س ۲۹۳

فى رسالة الطيروفى قصة حى بن يقظان وفى سلامان وأبسالا ، وكذلك السهروردى فى كل رسائله الصوفية . ويعتبر فيلون السكندرى أول من استبطن النصوص الدينية (التوراة) واعتبرها رموزا لمعان تخضع للتأويل وقال عن أفلاطون إنه موسى يتسكلم باليونانية (١) ، واستمر هذا التقليد واشتد عند الباطنية فى الإسلام بمن جعلوا للنص باطنا وظاهرا واستندوا إلى النص القرآنى ، وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون فى العلم ، (٢) وقالوا إن الراسخين هم الباطنية ... الخ.

واستند الإشراقيون إلى آيات كثيرة وردت فى القرآن عن النور فأولولها تأويلا إشراقيا .

وكما حدث هذا بالنسبة للنصوص الدينية من حيث اعتبارها نصوصا رمزية تخضع للتأويل العقلى ، نشأ تيار آخر وهو تيار إنشائى يقوم على ترجمة المعانى العقلية إلى رموز قصصية أو هندسية أو رياضية ، وهذا التيار هو الذى بدأنا بالحكلام عنه وعنيناه فى الحديث عن الرمزية ، وهذه الرموز لا يصح الرد عليها كما يقول السهروردى إنه لا رد على الرمزكما ذكر سوريانس ( ويغلب على الظن أن سوريانس هذا أفلاطونى محدث (٢)).

وقد غالى السهروردى فى استعال الرمز حتى أنه أخذ يستعمل صورا ورسوما وأشكالا غير معبرة قد لا يفهمها أى شخص إلا بالتلقين عن القيم حامل الكتاب

<sup>(</sup>١) استعمل أفلاطون الرمز في بعض كنتبه ( قصة السكهف مثلا ) .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران آية ٧.

<sup>(</sup>٣) راجع مقدمة الرسائل المينافيزيقية . الصور الثلاث المينافيزيقية . الصور الثلاث المينافيزيقية . المينافيزيقية . الإشراق المينافيزيقية . الإشراق المينافيزيقية . المينافيزيقي

وعلومها لا تعطى إلا بعد الإشراق وهى: ا\_وأول الشروع فى الحـكه، هو الانسلاخ عن الدنيا ، ب \_ وأوسطه مشاهدة الأنوار الإلهية ، ج\_ وآخره لا نهاية له .

أى القائم على تعليم كتاب حكمة الإشراق (١) . و توجد فى التلويحات أيضا بعض رموز تصويرية .

وتجد فى أثولوجيا إشارات كشيرة نجدها عند السهروردى ، وقد أشرنا إلى استعاله لكلمة والصنم ، فى مقابل الموجود الحسى ، والسهروردى يستعملها بنفس المعنى فى حكمة الإشراق .

أما تسمية (٢) العقول بالأنوار والله بنور (٢) إلانوار والعالم العقلى بالعالم النورانى (١) فنجدها فى مواضع كثيرة فى أثولوجيا ، يقول و الأنواركل واحد منهم نير ظاهر لصاحبه لا يخنى عليه منه شى و ، لأن الأشياء هناك ضياء فى ضياء فلذلك صارت كلمها يبصر بعضها بعضا ، (٥) وترد كلة و إشراق و فى أثولوجيا بالمعنى الذي يوردها به السهروردى : وفن أراد أن يرى الإنسان الحق الأول فينبغى أن يكون خيراً فاضلا ، وأن تكون له حواس قوية لا تنحبس عند إشراق الأنوار الساطعة عليها . وذلك أن الإنسان الأول نور ساطع فيه جميع الحالات الإنسانية إلا أنها فيه بنوع أفضل وأشرف . . ولذلك صارت كلة هذا الإنسان ، وإن كانت ضعيفة خفيفة ، أحرى وأظهر لإشراق كلمة النفس العالية عليها وأتصالها بها ، (١) .

ويشير مؤلف أثولوجيا إلى نظرية ال<u>في</u>ض فى المثمر العاشر : فيذكر أن الواحد المحض هو علة الأشياء كلما ، الأشياء كلما انبجست منه (<sup>v)</sup> (أى فاضت وأشرقت عنه ) .

<sup>(</sup>١) راجع مقدمة حكمة الإشراق (٢) أثولوجيا ص ٧٧ ص ٨١ ص ٨٦ ص ١١٥

<sup>(</sup>٣) نور الأنوار والنور الأول ص ١١٨ ص ١٦٠ والنور الذي يسنح عليها لا نهاية له .

<sup>(1)</sup> أثولوجيا ص ١٦٣ (٥) ص ٥٨

<sup>(</sup>٦) س ١٤٩ (٧) أثولوجيا س ١٣٩ ، ١٣٧

والواحد الحق صدر عنه العقل الأول وعن العقل الأول صدرت النفس واستمر الفيض وعن النفس أبدع الصنم وهكذا .

ويظهر من هذا أن الوسطاء (۱) بين الواحد والعالم الحسى هم العقول أو العالم العقلى . وهنا تظهر فكرة الوسائط التي شاعت في المذاهب الإسلامية والتي تميز بها المذهب الافلاطوني المحدث ، والتي ترجع إلى نظام الملائكة كما وردت في الكتب المقدسة أو في الابستاق الفارسي فهي على درجات يفضل بعضها بعضاً .

وإذا تركنا الشكل العام أو التخطيط الانطولوجي للمذهب (الافلاطوني المحدث) في أثولوجيا ، كما نقل عنه السهروردي ، نجد أن أثولوجيا قد تضمن المبادى. الاساسية التي تقوم عليها فلسفة السهروردي .

ا سفيداً إمكان الأشرف الذي يبنى عليه السهروردي فلسفته نجده في غير موضع واحد من أثولوجيا (٢).

۲ — والفقر والغنى (٦) فى النورية تسميتان يوردهما السهروردى ليبين مراتب الأنوار (١).
 وكذلك الشدة والنقص فى النورية . (٩)

٣ - ثم القهر والمحبة (٦) وهما مبدآ انباد وقل وقد يردان في أثولوجيا باسم
 الغلبة والمحبة وهما مبدآن إشراقيان أيضاً

ع ــ القرب والبعد عن الواحد يحدد شدة النورية . <sup>(۷)</sup>

العقل يفعل الأشياء بترتيب تنازلي شيئًا بعد شيء . (^)

ويتضح من هذا مبلخ تأثير أثولوجيا ذلك التأثير الواسع المدى الذى يظهر

<sup>(</sup>۱) أنولوجيا س ۱۹۳، س ۱۷۰ (۲) س ۸۷

<sup>َ ← (</sup>٣) الفقر والغني من الحجازات الأفلاطونية المشهورة للدلالة على المادة والصورة .

وعلوَّم (٤) س ٨٨ (٥) س ١٥٩

عن الدکر۷) س ۸۹ (۸) س ۹۳

عند الفارابی وابن سینا والسهروردی ، والذی کانت محنویانه شائعة فی أوساط التفکیر الإسلای یتناولونها ببعض التحویر دون التغییر أو التبدیل .

س \_ الايضاح فى الحير المحض أو كتاب العلل : لم يكن لا ثولوجيا وحده ذلك التأثير الواسع المدى بل شاركه فى ذلك كتاب منحول آخر وهو , الإيضاح فى الحير المحض ، وحقيقة هذا الكتاب أن راهباً سوريا فى القرن الخامس الميلادى انتحل اسم ديو نيسوس (1) الاريو باغى واقتبس بعض نصوص كتاب الإلهيات لا بروقلس زعيم الفرع الاثينى للافلاطونية المحدثة وسماه , مبادى العلم الالحي ، ثم نقل السريان مختارات من هذا الكتاب الاخير وأسموها , الايضاح فى الحير المحض ، ثم نقل دى كريمونا الإيضاح إلى اللانينية فى القرن الثانى عشر وسماه كتاب العلل ، وقال الغربيون عنه إنه لارسطو (٢) ولما نقل جيوم دى مور بك كتب أبروقلس وقال الغربيون عنه إنه لارسطو (٢) ولما نقل جيوم دى مور بك كتب أبروقلس عرف أن كتاب العلل جزء من مبادى الالهيات لا بروقلس .

وفى الكتاب إيراد لإشراق الله على النفوس ، وهو يسمى الله نورا فهو النور العقلى ، وشمس العقول ، والله جمال ومحبة ، أما الشر فهو عدم وجود والموجودات صادرة عن الله .

وأبروقلس يرتب الملائكة بحسب كالها في طوائف ثلاث :

(١) السروفيون ، الكروبيون ، الأعراش . (٢) السيادات ، القوات ، السلاطين . (٣) الرياسات ، الملائدكة ، رؤساء الملائدكة .

الملائكة وجدوا قبلالعالم الحسىواستمدوا نورهم منالله قبلظهور هذا العالم ،

الميذ بولس الرسول.
 الفلسفة الأوربية في العصر الوسيط س ١٥ للاستاذ يوسف كرم ، راجع أيضاً : عبد الرحن بعبوى ، الأفلاطونية المحدثة عند العرب القاهرة سنة ٥٠٩ ، س١ — ٣٣ .

فهم العقول النورانية فى مذهب السهروردى ، إذ أن السهروردى يذكر أسما. بمض الملائك ، فيتكلم عن الكروبيين ومنهم جبرائيل وهو من رؤسا. الملائك . . . الخ .

م \_ وإذن فقد انتقل مذهب أفلوطين إلى الإسلاميين فتدارسوه ، وظهر الكندى والفارابي وابن سينا و بعده السهروردى . وعن طريق ابن سينا من ناحية وعن الطريق المباشر من أثولوجيا وغيره تكون مذهب السهروردى أوعلى الآقل وضعت خطوطه الرئيسية ، أما الآثر الفارسي فقد كان في المظهر الخارجي للمذهب الإشراقي ، ويتمثل في ثنائية النور والظلام تلقاها السهروردي ، إما من المصادر الأفلاطونية (١) كما أشرنا أو من المصادر الفارسية التي كانت ذائعة في ذلك الوقت في الترجمات العربية للاصول الفارسية .

وقبل أن نبين أثر ابن سينا فى إنتاج السهروردى يجب أن نحدد أثر العوامل الأخرى الإسلامية التى كان لها أثر كبيرعلى المذهب. فالقرآن نفسه بمافيه من آيات. والله نور السموات والأرض . . . (٢) يصح أن يكون أساساً للمذهب الإشراق .

على أن هناك تيارا قويا تأثر به السهروردى هو التيار الروحى الصوفى الذى يتمثل فى البسطاى والحلاج وذى النون المصرى . فقد كون هـذا التيار الجانب الصوفى الذى يرتكز عليه المذهب الإشراقى ، وقد تأثر السهروردى على وجه الخصوص بأبى طالب المحكى فى كتابه ، قوت القلوب ، وذلك من حيث المراتب الصوفية فى الطريق الصوفى .

وثمت نيار هام من الجائز أن يكون مصدرا من مصادر المذهب الإشراق خصوصا وأن السهروردى أتهم بأن له مذهبا فى الإمامة ، هـذا التيار الباطنى هو مذهب القرامطة .

 <sup>(</sup>۱) فكرة النور أشرنا اليها في أثولوجيا وفكرة الظلام واردة في المقالة التي يتكلم فيها أفلوطين
 عن الممرور ومصدرها في التاسوعات فيقرنها بالظلام والعدم .

# الفصل الرابع التراثاليو ناني (تا بع )

الباطنية والغزالى وابن سينا

### ١ ــ ماهو الأساس الذي قامت عليه دعوة الباطنية ؟

قويت دعوة الباطنية عقب ثورة الزنج في جنوب العراق ٢٦٤ هـ ( ٨٧٧ م ) وظهر القرامطة الذين يعتنقون المذهب الشيوعي فيما يختص بالملكية ومذهب الإشراق الفلسني ومبادى. لتربية المريدين وتعيين مراتب السالكين وقد قامت دعاية واسعة النطاق حول هذه الفرقة وامتد أثرها إلى الاحساء على الخليج الفارسي، حيث انتشرت بين العال والفلاحين وتكونت بعد ذلك دويلات منفصلة للباطنية في الاحساء وخراسان واليمن وسوريا، وانتشرت تعاليم الباطنية الاجتماعية بين القرنين التاسع والثاني عشر الميلادي. وقد تسلطت الدولة الفاطمية الإسماعيلية على هذه الحركة واستغلتها لمصلحتها، وقد انتشر نفوذ الإسماعيلية بانتشار مذهب الباطنية.

(1) وتمتاز حركة الباطنية من ناحية المعرفة باستخدام أساليب وألفاظ أجنبية في اللغة العربية ، هذه الألفاظ آتية من مصادر هلينية (أفلاطونية محدثة وصابئة وعرفانية الخ) ويظهر تأثير المذهب الصابئ بطريقة واضحة في المذهب الباطني لأن حمدان القرمطي وهو أول القائمين على المذهب نشأ في واسط وهي مركز من مراكز الصابئة ، ودليل ذلك أن الباطنية استماروا كثيرا من الطقوس الدينية التي يمارسها الصابئة .

وللقرامطة الباطنية نظرية فى الإمامة لا نقوم على أساس التسلسل التاريخي

فى النسب بل على أساس قوة الإمام العقلية واستعداده لتلتى الإشراق من أعلى، والتفويض نتيجة تلقيه الآمر من العقول العليا، فالإمام إذن فى أرقى درجات الواصلين الذين يتلقون إشراق الله . .

ومعنى الإمام على هذا الرأى قال به إخوان الصفا وال<sup>م</sup>دينى وابن هانى وابن مسرة .

(ب) ولمعرفة مذهب القرامطة والباطنية على وجه العموم يجب ألا نكتنى بكتب أهل السنة الذين شوهوا المذهب. ونجد مقتطفات في كتاب التنبيه للملطى وفي الشهرستاني وفي ( المسائل العشرة ) للرازى ، ويجب أيضاً دراسة كتابات إخوان الصفا فهي تتضمن كثيرا من تعاليم الباطنية . ويرى القرامطة أن العالم بحموعة من الظواهر المتعاقبة ، وتشرق العقول على هذه الظواهر ويختني الحجاب المادى تبعا لذلك بالتدريج وهذا الحجاب هو الحس وتستمد العقول إشراقها من الواحد .

وموقفهم من الذات الإلهية يشبه موقف الأفلاطونية المحدثة، فهى فى أسمى درجات المعقولية الخالصة، وهى نقطة رياضية بجردة عن كل محتوى وعن الذات الإلهية أو (النور العلوى) يفيض النور الشعشعانى القاهر منذ الأزل وإلى الأبد وينتج عن هذا الفيض (العقل السكلى) ونفس العالم وتصدر العقول الإنسانية بالتدريج وهى عقول الأنبياء والأئمة والأولياء، أما العقول الأخرى أى عقول الأشخاص العاديين ونفوس الحيوانات وغيرها فهى ليست إلا أشباحا من العدم ويصدر عن النور الشعشعانى النور الظلاى وهى المادة السالبة المقهورة ومصيرها العدم . وتظهر فى أشكال وهيئات مختلفة على شكل نجوم فى الأفلاك وعلى شكل أجسام زائلة على الأرض .

وأما عقول الأنبياء والأثمة وتابعيهم فهى قبسات نورية أشرق عليها النود فجأة وسط النور الظلامى ، وقد كانت عمياء ، وكانت مــادة غير حقيقة كالانعكاسات فى المرآة وكانت تتبع الأدوار التى تمر بها الأنوار السفلى ، ويشرق النور على هذه القبسات عندما تصبح شاعرة بنواتها الإلهية ، وهذا الشعور بالذات هو الحدس أو الإدراك الذوقى الذى يخلصها من الطفاة الخسة وهم : السهاء الطبيعة والقانون والدولة والضرورة .

والإشراق المستمر يجمع بين العقول المنفصلة والقبسات الإلهية التي يبدأ كل منها في صورة فردية تتبع سلسلتين متلاقيتين ، فهي تبدأ في التناقص من حيث الطبيعة الفردية (الشخصية) وبها درجات (الناطق والصامت والباب) وبعد أن تنتني الطبيعة الفردية (الشخصية) تصبح القبسات شاعرة بذاتها وتنتقل إلى سلسلة أخرى وبها درجات (الداعي والحجة والإمام). وتزداد هذه السلسلة الآخيرة أعداداً بما يفد عليها باستمرار من السلسلة الآولى. وتنتقل العقدول من دور إلى دور إلى ما لانهاية ما دامت متعلقة بطبيعتها الشخصية إلى أن تتلاشي هذه الطبيعة وحينذلك تنتقل إلى سلسلة الذوات النورية الإلهية الشاعرة بذواتها.

ويسمون الأدوار التي تمر بها الشخصية الفردية الأكوار والقرانات وهي ما يعرف بالتناسخ . والقرامطة لا يعترفون بتأثير الأجرام الفلكية تأثيراً مباشراً على العقول ، ولكن الأمر الإلهي (كن) هو الذي يواثم بين حركات الأجرام السهاوية وبين تصرفات العقول ، أي هناك تواز بين حركات الأجرام الساوية وبين تصرفات العقول فليست هناك علة من أي نوع . وينتج عن هذا التوازي تغير الملل كل . ٦ به سنة والامبراطوريات كل ٢٤٠ سنة والحكام كل ٢٠٠ سنة والأوبئة كل عام . . . وعند ما تأتي اللحظة الآخيرة تبطل كل حركة وتقف الأدوار التي تمر بها العقول والمواقيت التي تنتظم الآجرام السهاوية ويحصل ما يسمى بالديجور أو الصيحور أو البكار .

(ب) وغاية الطريق عند الباطنية ـ والقرامطة منهم على وجه الخصوص ـ

أن يصل المريد إلى الله بعد أن يعرف مراتب الوجود التى أبدعها الفيض الإلهى ، وينسى هذه المراتب فى النهاية . وقد تأثر القرامطة فى هذا بالمانوية والصابئة والعرفانية واليونان القدماء . وقد أثروا أيضا فى نظام الرهبنة عند المسيحيين وفى كثير من الجامعات والهيئات الخاصة فى أوربا فى القرون الوسطى .

وتتبع تعاليم القرامطة السلوكية منهجا لا مناقشة فيه إذ أن له سلطة معصومة ويسمونه والتعليم ولذلك فقد أطلق الغزالى عليهم لفظ والتعليمية ،

و بمر المريد أو السالك بتسع مراتب :

و أولاها كما يذكر عبد القاهر البغدادى : التفرس أى اختبار قابلية المريد وصلاحيته . (٢) التأنيس (٣) التشكيك (٤) التعليق (٥) الربط (٦) التدليس (٧) التأسيس (٨) الخلع (٩) السلخ

وفى المرتبة الرابعة وهى مرتبة والتعليق ، يقسم المريد قدما بالطلاق بالثلاثة من زوجته ويسمى ( بالطلاق المعلق ) إن هو أفشى سر الجماعة ، وهذا السريتعلق بما يسمى و بالزنا ، عند القرامطة .

(ج) كان القرامطة من الباطنية كما يقول المقريزى يرمزون إلى ما يريدون بضده فإذا أرادوا الكلام عن الطريق خاضوا فى الكلام عن الفلسفة النظرية وإذا تكلموا عن التوحيد قصدوا التلحيد ، وقد اعتبروا الحروف حجا للمانى ورموزا يجب تحطيمها للوصول إلى الفكرة الخالصة فهم إذن من أتباع الرمزية المتطرفين ، ونظرية القرامطة فى الإمامة تقرب من نظرية الإمامة عند غلاة الشيعة .

والجسم فى نظرهم ليس له وجود حقيقى فهو بجاز غير حقيق ، والنفس الإنسانية تظل شخصية ما دامت متعلقة بالبدن ، ولا تسمى نورا إلا إذا فادقته وحينذلك تنتنى عنها الصفة الشخصية وتصبح ذات طابع نورانى كلى .

#### (د) علاقة الباطنية بالهلينية :

تأثر القرامطة والباطنية على وجه العموم بالصابئة كما بينا وقد ذكر أهل

البنة أن القرامطة من الشعوبية الذين تأثروا بالمانوية والمزدكية والحرامية أي بالبراث الفارسي ، وحاولوا بهذا أن يهدموا مبادى. الإسلام . وقد تأثر الرامطة بالاساليب القرآنية ، وكانوا من أوائل دعاة النظر العقلي كالمعتزلة فد ظهروا في فترة احتكاك الفكر اليوناني بالتأملات الفلسفية الإسلامية . أشارت الدعوة القرمطية إلى فلاسفة اليونان واعتبرتهم أنبياء مقدسين فيشاغورس وأنباد وقل وأفلاطون وغيرهم وهرمس وأغاثاذ يمون ، وكانوا عون مريديهم إلى قراءة مؤلفات هؤلاء واعتبارها في مرتبة واحدة مع القرآن .

وقدأثر الباطنية على وجه العموم والقرامطة منهم على الخصوص فى الإسلام بما نقلته بهم رسائل إخوان الصفا ، وأدخلوا نظرية الإمامة و نظرية الاستعداد النبوة فى السفة . و تأثر بها الفارا فى وابن سينا ، وكذلك نظرية العقول العشرة كما هى عند المارا فى وابن سينا وقصة حى بن يقظان ، وفى التناسخ عموما وقولهم بالنور المحمدى . وفى التصوف أثروا على سهل التسترى والسهروردى ، كما أثروا على المهل التسترى وابن تيمية فهؤلاء قد استعملوا النين بهاجمونهم مثل الحلاج والغزالى والتوحيدى وابن تيمية فهؤلاء قد استعملوا الماليب القرامطة وألفاظهم . وكذلك تأثر ابن العربي بهم فى نظريته عرب المحمدة الوجود .

و الإشراق مناهب القرامطة الفلسني قد قام على فكرة النور والإشراق النوراني ، كذلك استعمل القرامطة نظرية الصدور وتكلموا عن الأكوار والأدوار وأشاروا إلى مراتب الطريق الصوفي ولاشك أن هناك أوجها كثيرة للشبه بين موقف السهروردي الفلسني الصوفي وموقف هؤلاء ، إلا أنه ربما كان التجاه الآراء في طريق التوازي لاالتأثير ، وحينذلك يتحد المصدر فيكون السهروردي والقرامطة آخذين من مصدر واحد وهو الافلاطونية المحدثة المتأثرة بالتراث

أٍ (١) من أتباع زرادشت .

الشرق . ومهما يكن من شيء فقد كان مذهب القرامطة من الحقائق الثقافية البارزة في الجو الفكري للعالم الإسلامي خصوصا في الفترة التي عاش فيها السهروردي(١).

#### ل ــ نظرية الإمامة بين الباطنية والسهروردى:

على أننا نقف قليلا عند نظرية الإمام كما يقول بها الباطنية فنجد أوجها للشبه بينها وبين مايقول به السهروردى فى هذا الصدد، فالباطنية لايحفلون بالتسلسل التاريخي للإمامة، أى لايقولون بالوصية التاريخية، بل يذهبون إلى أن الإمام هو أرقى الواصلين فى عصره وهو أكثرهم استعدادا لتلقى إشراق الأنوار العليا، وهو مأمور من هذه العقول ومفوض منها لتولى الإمامة، وإذن فالإمامة مرتبة عقلية سامية وليست مجرد تبعية للنسب إلى دعلى، ولنتناول موقف السهروردى بصدد هذه المشكلة وهو يعرضه فى مقدمة حكمة الإشراق يقول:

و ولا تظن أن الحكمة فى هذه المدة القريبة كانت لاغية ، بل العالم ماخلا قط عن الحكمة وعن شخص قائم بها عنده الحجج والبينات، وهو خليفة الله فى أرضه ، ومكذا يكون مادامت السموات والارض والاختلاف بين متقدى الحكماء ومتأخريهم إنما هو فى الالفاظ ، واختلاف عاداتهم فى التصريح والتعريض . ، (٢)

موقف الحلاج من القرامطة راجم Massignon : La Passion d'Alhallaj

Bernard Lewis: The Origin of Ismaïlism

<sup>(</sup>١) بالاضافة إلى ماذكرناه فى الصفحات السابقة عن الفرامطة راجع الشهرستانى فى : الملل والنعل . ابن حزم « الفصل » . التنبيه الملطى . المسائل العشرة للرازى . رسائل اخوان المصفا . الغزالى فى الرد على التعليمية . المقريزى: المحطط ، النويخى: فرق الشيعة . دونالدسون عقيدة أحل الشيعة .

مقال ماسينيون عن القرامطة في دائرة المعارف الاسلامية \*

<sup>(</sup>٢) حكمة الاشراقس ١٩ ، ٢٠

ثم يستطرد فيقول: وفإن اتفق في الوقت متوغل في التأله والبحث فله الرياسة ، وإن لم يتفق فالمتوغل في التأله ، المتوسط في البحث ، وإن لم يتفق ، فالحكيم المتوغل في التأله عديم البحث وهو خليفة الله ، ولاتخلو الارض عن متوغل في التأله أبدا ولارياسة في أرض الله اللباحث المتوغل في البحث الذي لم يتوغل في التأله ، فإن المتوغل في التأله لايخلو العالم عنه وهو أحق من الباحث فحسب إذ لابد للخلافة من التلق ، لأن خليفة الله ووزيره لابد له من أن يتلق منه ماهو بصدده ، ولست أعنى بهذه الرياسة التغلب بل قد يكون الإمام المتأله مستوليا ظاهراً وقد يكون خفيا وهو الذي ساه الكافة القطب فله الرياسة وإن كان في غاية الخول وإذا كانت خفيا وهو الذي ساه الكافة القطب فله الرياسة وإن كان في غاية الخول وإذا كانت الظلمات غالبه (ا) . ويستطرد فيقول : و وأجود الطلبة طالب التأله والبحث (٢) . ويقول أيضا وهناك متوغل في التأله عديم البحث . ، ويضيف إليه الشارح و كأكثر الأنبياء والاولياء من مشايخ النصوف . ،

### هذه النصوص تشير إلىمايلي :

أولا \_ الإمامة أبدية أزلية إذ أن العالم لم يخل أبداً من شخص قائم بالحكمة وهو الخليفة أى أن الحكماء الاقدمين من الفرس واليونان وبابل والهند ومصرالقديمة ، هؤلاء الحكاء الذين يذكرهم السهروردى في حكمة الإشراق على أنهم أصحاب الحكمة الذوقية الإشراقية ، يُعدوا من الائمة ما داموا من طالبي التأله ، إذ الحكمة الذوقية مقصد طالبي التأله أى الذين يصلون إلى الله بعد تخطى مراتب السلوك الصوفى ، وكذلك الانبياء والاولياء من طالبي التأله . ومعنى هذا أن صفة الإمامة لم تصبح إسلامية فقط بل الإمامة كانت موجودة قبل الإسلام ، بل و تضمنت سائر الديانات مهاوية أو غير سهاوية . والحكماء المتألمون كلهم أئمة يتفقون سائر الديانات مهاوية أو غير سهاوية . والحكماء المتألمون كلهم أئمة يتفقون

<sup>(</sup>۱) حكمة الاشراق س۳۶ ، ۲۶ (۲) حكمة الاشراق س ۳۰ (۱) (۲ السمبرور**دی )** 

في صفة الإمامة وفي تلقى الإشراق من العقول العليا وإن كانوا يختلفون في اللفظ والعادات.

ثانياً: الصفة الرئيسية للإمامة هي التوغل في التأله ولكن التوغل في التأله مع التوغل في التأله ولكن التوغل في التأله وحده ، أي أن الفلاسفة المتصوفين الذين يتوغلون في التأله والبحث أفضل من النبي أو الولى المتوغل في التأله عديم البحث أو متوسطه ، وعلى هذا فابن تيمية (١) على حق حينها قال عن السهروردي إنه يفضل الفيلسوف على النبي كابن العربي وإنه ادعى النبوة كما قال غيره من مؤرخي سيرته ، ذلك لأن السهروردي وابن العربي وابن سبعين من طالبي التأله وحده لتولى الإمامة .

ثالثا: هناك صفة ثانية الإمام وهى ضرورة تلقيه الامر الإلهى أى أنه مأمور المصلاح النوع وعمل القشريعات والنواميس وهذا الامر الإلهى يأتيه من عالم الانوار بعد الوصول إلى جوارها فليس هو كالوحى بالمعنى الديني الخالص ولكنه إشراق وفيض نورانى من نور الانوار يختص به من استحقه من أرقى السالكين في عصره.

رابعا: إن الأرض لاتخلو من الإمامة ، وإذا ذهبنا مع هذه القضية إلى مداها الطبيعي وأجهتنا نظرية الإنسان الكامل ووحدة الوجود . فالإمام هو الإنسان الكامل ، وهو علة وجودية يستند إليها الكون والآئمة على اختلاف عهودهم الاوتاد والدعائم التى يقوم عليها صرح الوجود ، فلا يمكن أن تخلو الارض من الإمام أو الخليفة لانه علة وجودية وأساس للتكوين(٢) وهم الواسطة بين عالم

<sup>(</sup>۱) راجع بحموعة المتاءى لابن تيمية جـ ٥ س ٩٣ طبعة القاهرة سنة ١٩١١ .

 <sup>(</sup>۲) راجع الإنسان السكامل الجيلى . ويمكن أن يفسر إطلاق لفظ « اسفهبذ » على النفس
 الناطقة بأنه إشارة إلى معنى الإمامة ، إذ أن معنى « اسفهبذ » مالفارسية السيد أو الدحقان ،
 والنفس إذا ما ثرقت و تألهت صارت لها السيادة والرياسة أى الإمامة .

الأمر وعالم الخلق، وبالطبع لم ينته السهروردى إلى مثل ما انتهى إليه الجيلى وابن العربي ولكن هناك علاقة وثيقة بين الموقفين .

خامساً: الإمام أو الخليفة (۱) هو القطب وهو أعلى درجة بين الواصلين ، وقد يكون مستوليا ظاهراً أى له مقاليد الأمور السياسية ، فيصبح العصر نورانيا أى عصر ازدهار وتقدم ، وقد يكون القطب خفيا غير مستول خامل الذكر ليس له أى تأثير في الشئون الزمانية ، وعلى ذلك تخلو الأرض من التدبير الإلهى وتغلب عليها الظلمات أى التأخر والانحطاط .

هذه هى نظرية السهروردى فى الإمامة نجدها متأثرة بنظرية القرامطة أشد التأثر ، فالسهروردى بذلك يعد من أساطين الباطنية . ويظهر أن معاصريه عرفوا عنه هذا خصوصا وأن نظريته تفسر الإمامة على أنها حقيقة كونية تندرج تحتها النبوة ، وهو يقول إن الارض لاتخلو من إمام فكيف ينتهى المرسلون عند محد ؟ وهذا ما يلتى نوراً على سبب مقتله كما بينا .

٢ — الغزالي : ـ وقد بينا أن الغزالي قد تأثر بأساليب القرامطة وحججهم ويمكن أن يعد كتابه مشكاة الأنوار دليلا على هذا ويمكن من ناحية أخرى أن يكون السهروردي قد تأثر بأساليب القرامطة عن طريق مشكاة الأنوار .

وقد عرف عن الغزالى بعد طول معاناته للدراسات الفقهية والكلامية أنه مال إلى التصوف كطريقة ، وسلك مع أهل الطريق وتكلم عن القلب والوجد والإدراك الذوق ، ويوضح لنا ، المنقذ من الضلال ، تأريخاً متعا لحياته العقلية ، وانتهائها إلى تفضيل الذوق الصوفي كطريق للعرفة .

و . مشكاة الأنوار ، من رسائل الغزالى الهـامة التي تعبر عن الاتجاه الآخير

<sup>(</sup>١) راجع هياكل النور س ٣٥ ، حكمة الاشراق مقالةرابمة فصل ٢ حيث يذكرمهني الحلافة في عالم المقول .

للغزالى . وهو يقسمها إلى ثلائة فصول . ويذكر في المقدمة , الحمد لله مفيض الأنوار ... والصلاة على محمد نور الأنوار ، ثم ينتقل إلى الكلام عن سبب تحرير الرسالة فيذكر أنه حررها استجابة لأحد المستفسرين عن أسرار الأنوار الإلهية وأنه يريد تفسير قوله تعالى دالله نور السموات والارض، مثل نوره كمشكاة فيها مصباح ، المصباح في زجاجة ، الزجاجة كأنها كوكب درى يوقد من شجرة مباركة زيتونة لاشرقية ولا غربية يكاد زيتها يضىء ولم تمسسه نار، نور على نور، يهدى الله لنوره من يشاء . . . (1) وقوله عليه السلام , إن لله سبعين ألف حجاب من نور وظلمة لو كشفها لأحرقت سبحات وجهه كل من أدركه بصره ، ثم يذكر أن وتلويحات (٢) موجزة ويتناول الفصل الأول بيان أن النور الحق هو الله تعالى و تلويحات (٢) موجزة ويتناول الفصل الأول بيان أن النور الحق هو الله تعالى وأن اسم النور لغيره مجاز محض لاحقيقة له . فيعرض لمفهوم النور عند العوام من لفهم الخواص له وثالثا لمفهومه عند خواص الخواص .

فعند العوام يشير النور إلى الظهور ، والنور عبارة عما يبصر بنفسه ويبصر به غيره كالشمس والقمر والنيران المشعلة والسرج وهذا هو النور المحسوس (٢) . ولما كان الإدراك موقوفا على النور لذلك فإن الروح الباصرة مساوية للنور أو أنها تسمى النور وهذا مبلغ فهم الخواص . أما خواص الخواص فيرون أن العقل أولى بأن يسمى نورا من العين الباصرة . وإشراق نور الحكمة على العقل يجعل الإنسان مبصرا بالفعل بعد أن كان مبصرا بالقوة . وهناك عالمان عالم الحس وهو عالم الشهادة وعالم العقل وهو عالم الملكوت . وعالم الشهادة بالنسبة إلى عا

<sup>(</sup>١) سورة النور آية ٣٠.

<sup>(</sup>۲) يلاحظ استمال لفظ تلويحات التي يطلقها السهروردي على أحد كتبه · راجع مشكاة الأنوار للغزالي سنة ١٩٣٤) .

<sup>(</sup>٣) مشكاة الأنوار س ١١٢

الملكوت كالظلمة بالإضافة إلى النور ولذلك يسمى عالم الملكوت بالعالم العلوى والعالم الروحانى والعالم النورانى ، وفى مقابلته العالم السفلى والجسمانى والظلمانى . قال عليه السلام ، إن الله خلق الخلق فى ظلمة ثم أفاض عليهم من نوره ، ، وأن عالم الشهادة هو ظل لعالم المدكوت ، والنبي محمد هو الروح القدسى النبوى الذي تفيض بواسطته أنوار المعارف على الخلق ، فهو السراج المنير الذي يفيض أنواره على غيره ، والآنبياء كلهم سرج وكذلك العلماء ، ولكن فى تفاوت ، وهذه السرج تقتبس نورها من أنوار علوية .

وتترتب هذه الآنوار الساوية التي تفيض أنوارها على الآنوار الأرضية بحيث يقتبس بعضها من بعض ، فالأقرب من المنبح الأول أولى باسم النور الآنه أعلى رتبة , فأعلم أنه قد انكشف لأرباب البصائر أن الآنوار الملكوتية إنما وجدت على ترتيب كذلك ، وأن المقرب هو الأقرب إلى النور الأقصى . . . وأن فيهم الأقرب الذي تقرب درجته من حضرة الربوبية التي هي منبع الأنوار كلما وأن فيهم الأدنى وبينهم درجات تستعصى على الإحصاء وإنما المعلوم كثرتهم وترتيبهم في صفوفهم . .

وكما أن الأنوار لها ترتيب خاص كذلك فإنها لا تتسلسل إلى غير نهاية بل ترتقي إلى منبع أول هو النور لذانه وبذانه الذى ليس يأتيه نور من غيره ومنه تشرق الأنوار كلها على ترتيبها. والنور الأصلى، منبع الأنوار كلها، غنى فى جوهره وهو النور الحقيق وما عداه نور مستعار منه أى فقير فى ذاته بالنسبة له : المستعير هو الفقير ، والغنى هو المعير . فالنور منه ماله وجود فى ذاته كالنور الأصلى ومنه ما ليس له وجود فى ذاته بل يستمد وجوده من غيره كالأنوار الصلى ومن الموجودات ما ليست موجودة لا لنفسها السادرة عن النور الأصلى . ومن الموجودات ما ليست موجودة لا لنفسها ولا لغيرها وهى الموجودات الظلمانية والظلمة فى مقابل النور وهى عدم له .

#### درجات العــارفين:

والكلام عن الآنوار وترتيبها هنا ايس من قبيل البحث النظرى الميتافيزيق. بلهمو مرتبطكل الارتباط بالطريق الصوفى. فالسالك يبدأ بالتماق بالنور المحسوس ثم ينتقل ثم ينتقل إلى إدراك أن النور المعقول أولى باسم النور من المحسوس ثم ينتقل إلى مشاهدة الآنوار ويصل إلى قمة هذه الآنوار وهو الله حقيقة الحقائق فيرى أنه هو وحده النور الحقيق وما عداه مجاز . والعارفون بعد العروج إلى سماء الحقيقة اتفقوا على أنهم لم يروا فى الوجود إلا الواحد الحق . . واستغرقوا بالفردانية المحضة . . . فلم يبق عندهم إلا الله فسكروا ( فلما أفاقوا ) عرفوا أن ذلك لم يكن حقيقة الاتحاد بل يشبه الاتحاد . ثم يفني السالك عن كل ما سوى أن ذلك لم يكن حقيقة الاتحاد بل يشبه الاتحاد . ثم يفني السالك عن كل ما سوى هذه الحال بالإضافة إلى المستفرق فيها بلسان المجاذ اتحادا و بلسان الحقيقة توحيدا ، . هذه الحناء ، وهي مرحلة البقاء أي أن مرحلة التوحيد هي آخر مراحل الطريق الصوفي وهي مرحلة البقاء بعد الفناء ، وهي منتهى الواصلين . (1)

والعالم مشحون بالنور العقلى والبصرى أما البصرى فما نشاهد فى السموات من الكواكب والشمس والقمر ، وما نشاهده فى الأرض من أشعة ، وأما الأنوار العقلية فالعالم الأعلى مشحون بها وهى جواهر الملائكة والعالم الأسفل مشحون بها وهى الحياة الحيوانية ثم الإنسانية ، وبالنور الإنسانى السفلى ظهر نظام العالم السفلى ، كما أن بالنور الملسكى ظهر نظام العالم العلوى . والأنوار العقلية السفلية فائضة من بعضها ومصدرها المباشر هو النور النبوى القدسى ، والعلويات بعضها مقتبس من بعض وهى فائضة عن نور الأنوار (٢) . وقد تحتجب الأنوار الفائضة عن غير ذوى البصيرة لشدة الإشراق .

<sup>(</sup>١) مشكاة الأنوار ص ١٣١ ، ١٢٢ .

<sup>(</sup>٢) مشكاة الأنوار للغزالي ص ١٧٤.

وفى الفصل الشانى : \_ يعرض لنظرية المثل الأفلاطونية حين كلامه عن سر النمثيل ومنهاجه ووجه ضبط أدواح المعانى بقوالب الامثلة والموازنة بين المثال وروحه وبين عالم الشهادة وعالم الملـكوت . ثم يعرض الأنوار الصادرة في العالم السفلي ؛ والمثال عنده في عالم الشهادة أي في العالم الحسى ، وليس المثال هنا بمعنى النموذج الأفلاطوني بل بمعنى الشبيه بالروح التي على مثاله في عالم الملكوت . والصلة ببن عالم الشهادة وعالم الملكوت واجبة لدوام الترقى وللوصول إلى الحضرة الإلهية، , والرحمة الإلهية جعلت عالم الشهادة على موازنة عالم الملكوت، فما من شي. في هذا العالم إلا وهو مثال لشيء من ذلك العالم ، وربِّما كان الشيء الواحد مثالا لأشياء من عالم الملكوت ، وربما كان للشيء الواحد من الملكوت أمثلة كثيرة من عالم الشمادة ، وإنما يكون مثالًا إذا مائله نوعاً من المائلة وطابقه نوعا من المطابقة ، وهذه الأمثلة في عالم الشهادة لا حصر لها . وبعالم الملكوت جواهر نورانية شريفة عالية تسمى الملائكة وهي التي تفيض أنوارا على الأرواح البشرية وتسمى الملائكة بالنسبة لها أربابا ويسمى الله رب الأرباب ثم ينتقل إلى الكلام عن النبوة والتعبير عن الأحلام ، فالأنبياء يشاهـدون موضوعات النبوة في حالة اليقظة أما غيرهم فني الاحلام(١) . .

وينتقل إلى الـكلام عن مراتب الأرواح البشرية النورانية :

- ١ ــ فنها الروح الحساس ( المشكاة ) .
- ٢ 🗕 والروح الخيالى وهو الذى يكتب ما أوردته الحواس ( الزجاجة ) .
- ٣ ــ والروح العقلي وهو الذي يدرك المعانى الحارجة عن الحس (المصباح).
- ع ـــ ثم الروح الفكرى (الشجرة) وهو الذي يستنتج منالعلومالعقلية معارف

<sup>(</sup>١) المرجع السابق س ١٣٥ .

وأخيراً الروح القدسى النبوى (الزيت) ومختص به الآنبياء وبعض الأولياء وفيه تتجلى لوائح الغيب.

وهذه الارواح أنوار وبها تظهر أصناف الموجودات، وفيا يختص بالمرتبة الثانية من الإدراك نراه يتكلم في مقابلها عن العالم الكثيف الخيالي السفلي الذي لا يحجب الانوار عن النفوس. وهذه الانوار مترتبة بعضها فوق بعض و تقابل من ناحية أخرى درجات السلوك للواصلين، فالعالم الحسى توطئة للعالم الخيالي، (1) والعالم الخيالي توطئة للعالم المقلي وهكذا، ولكل عالم مرتبة من الإدراك تسود فيه.

وفى الفصل الثالث: \_\_ يتناول بالشرح معنى قوله عليه السلام إن لله سبعين حجابا مر فور لو كشفها لاحرقت سبحات وجهكل من أدركه بصره . . , الله تعالى يتجلى فى ذاته بذاته لذاته ، ويكون الحجاب بالإضافة إلى محجوب لامحالة ، وأن المحجوبين من الخلق ثلاثة أقسام : منهم من محتجب بمجرد الظلمة ، ومنهم من محتجب بنور مقرون بظلمة . ومنهم من محتجب بنور مقرون بظلمة . ومن القسم الشان طائفة الثنوية من الفرس ، ومن الفرس من عبد النار المحسوسة . ومنهم من عبد الشمس وحدها ، وطائفة أخرى منهم عبدت النور المطلق الجامع لجميع الأنوار ، ثم رأوا فى العالم شروراً فنسبوها للظلام وجعلوا بينه وبين النور منازعة وأحالوا العالم إلى النور والظلمة وريما سموهما يزدان وأهرمن . .

ثم ينتقل الغزالى فى نهاية الفصل إلى الكلام عن مقامات الآنوار ومراتب السالكين ويضمهم إلى القسم الثالث من المحجوبين .

ومشكاة الأنوار على النحو الذى اوردناه يعدمصدراً هاما من مصادر المذهب

<sup>(</sup>١) عالم المثل المعلقة عند السهروردى .

الإشراق ، فالغزالى يتكلم فيه عن فكرة الفيض النورانى الذي يملاً الوجود بالوحدات النورانية ويستشهد بآيات من القرآر على صحة المذهب ، ثم يتكلم أيضا عن عالم الحس أى عالم الظلمة وعالم الملكوت أى عالم المثل النورية . هذه المثل هم الملائكة الاعلون، وهذا هو نفس الاتجاه عند السهروردى ثم أن الغزالى يشير بصراحة إلى التراث الفارسي ومذهب الثنوية في النور والظلمة ومذهب الصابئة في عبادة النجوم مما يدل على أنه كان على اتصال بالمصادر التي اتصل بها السهروردي أو أن السهروردي قد قرأ مشكاة الانوار و تأثر بها وفكر فيها كثيراً .

ابن سينا : يبقى إذا أن نبين أثر مذهب ابن سينا فى المذهب الإشراقي و بتضح أثره إذا ماعرفنا أن المصدر الأساسى الذى أخذت عنه الإشراقية هو نفس المذهب الذى تأثر به ابن سينا والفارابى من قبله ، أعنى الأفلاطونية المحدثة وكتاب أثولوجيا بالذات المنسوب خطأ إلى أرسطو ، والسهروردى نفسه يذكر أن الحكمة على نوعين حكمة بحثية وحكمة ذوقية أما البحثية فإنه ( يماشى الإسلاميين فيها ) وذلك للدفاع ومحاجة الحصم فيها عاينه بالذوق فى عالم الربوبية . و تقوم الفلسفة الإسلامية المتأثرة بالأفلاطونية المحدثة على أساس نظرية الفيض التى تقوم بدورها على فكرة الإمكان ، فالوجود واجب (١) وممكن والممكن ما لا يقوم بنفسه أصلا بل يستند إلى الواجب فى وجوده وهكذا تتسلسل الممكنات وهى الفيوضات بل يستند إلى الواجب فى وجوده وهكذا تتسلسل الممكنات وهى الفيوضات النورانية . والمبدأ الثانى الذى تقوم عليه فلسفة الصدور هو أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد (٢) . والمبدأ الثالث هو أن الإبداع تابع للتعقل أى أمه ناشىء عن التعقل ومعنى ذلك أن الوجود خاضع للمعرفة أو أن المعرفة تؤسس الوجود ويتفق الفارا بى وابن سينا وكذلك السهروردى فيا يختص بالمعرفة الإنسانية ويتفق الفارا بى وابن سينا وكذلك السهروردى فيا يختص بالمعرفة الإنسانية

<sup>(</sup>١) إشارات ابن سينا ص ١٠٤ طبع ليدن سنة ١٨٩٢

<sup>(</sup>٢) النجاة س ٢٥٤

فهى تقوم على إشراق من العقل الفعال أو رب النوع الإنسانى على النفس الإنسانية ، ثم أن هذه النفس ترقى فى درجات المعرفة بعد مجاهدتها لنوازع الحس . أى أن هذه المذاهب تتفق فى ذلك الاتجاه الصوفى الذى يتمثل فى رياضة النفس وبجاهدتها ثم أنها [أى المذاهب] تربط مراتب المجاهدة الصوفية بمراتب المعرفة الإشراقية . فهل وفق ابن سينا إلى إقامة دعائم فلسفة إشراقية تتمشى مع انجاه مذهبه ؟

يذكر كوربان <sup>(١)</sup> أن مجهود ابن سينا في هذه الناحية يتمثل في بضع كراسات لا تشير إلى أى اتجاه جديد في الفكر يختلف عما ألفناه لديه ، فعظم أجزائها تلخيص لما ورد في الإشارات ، فيكون وصفه هذه الحكمة بأنها حكمة إشراقية وصفاً غير دقيق . ويستدل كوربان على صحة هذا الرأى بأن كتابات السهروردى الإشراقية تعج بآراء يامبليخوس وأبروقلس (٢) ، بينها لا نرى في منطق المشرقيين ما يدل على ذلك . يقول السهروردي في المطارحات المشرع الثاني في الأقوال الشارحة وذلك بعد أن تكلم عن ضرورة مطابقة الأمر الذهني للموجود العيني . و لهذا صرح الشيخ أبو على فى كراريس نسبها إلى المشرقيين توجد متفرقة غير ملتئمة بأن البسائط ترسم ولا تحد(٢) وهذه السكراريس وإن نسبها إلى المشرق فهى بعينها من قواعد المشائين والحكمة العامة إلا أنه ربما غيرالعبارة أو تصرف في بعض الفروع تصرفا قريبا لا يباين كتبه الآخرى بونا يعتد به ولا يتقرر به الأصل المشرق المقرر في عهدالعلماء الخسروانية ، فإنه هو الخطب العظيم وهوالحكمة الخاصة ، ونحن في هذا الكتاب لا نقصد إلا تتميم طرايق المشائين وتفريعها وتهذيبها وهى الحكمة العامة لجميع الباحثين وإن كان يتفق فيه نكت بحثية شريفة . ،

<sup>(</sup>١) مقدمة الرسائل الميتافيريقية للسهروردى

<sup>(</sup>٢) من أتباع الأفلاطونية المحدثة

<sup>(</sup>٣) راجع منطق المشترقيين طبع القاهرة ١٣٢٨ه. ص ٤٠ و ٤١ و ٤٠

فى هذا النص يتبين دفاع السهروردى عن نظريته فىالاعتبارات العقلية ريتضح أمر آخر وهو اطلاع السهروردى على منطق المشرقيين ودحضه (١) لادعاء ابن سينا فى محاولته تأسيس فلسفة إشراقية إذ أنها فى نظره يجب أن تقوم على أساس مشرقى فارسى ثم أنه يقول إن ماورد فى حكمة المشرقيين (٢) تلخيص لما ورد فى الإشارات فهل تكنى ميتافيزيقا الإشارات لإقامة فلسفة إشراقية ؟ الواقع أنها تكنى بالإضافة إلى ماورد فى كتب ابن سينا الآخرى مثل حى بن يقظان ورسالة الطير وقصة سلامان وأبسال.

فإذا تناولنا كتاب مقامات العارفين وهو مجموعة الفصول الآخيرة من الإشارات وجدنا أن ابن سينا يرى أن الزاهد هو المعرض عن مناع الدنيا وطيباتها، وأن العابد هو المواظب على العبادات والعارف هو المنصرف بفكره إلى قدس الجبروت مستديما لشروق نور الحق في سره، وزهد غير العارف معاملة ما . كأنه يشترى بمتاع الدنيا متاع الآخرة . وزهد العارف تنزه عما يشغل سره عن الحق و تكبر على كل شيء غير الحق ، وعبادة غير العارف معاملة، كأنه يعمل لآجرة يأخذها في الآخرة هي الأجر والثواب، وعبادة العارف و باضة

<sup>(</sup>۱) الأوراق التي اطلع عليها السهروردي هي كتاب الإنصاف لا حكمة المصرفيين أو الجزء المنطق منه كما يقول ولم يكن السهروردي وحده هو الذي هاجم ابن سينا من هذه الناحية ، بل إن ابن سبمين أبضاً يقول « إن ابن سينا مموه مسفسط كثير الطنطنة ... ويزعم أنه أدرك الفلسفة المصرفية ولو آدركها لنضوع ربحها عليه وأكثر كتبه مؤنفة ومستنبطة من كتب أفلاطون والذي فيها من عنده فشيء لا يصلح ، وكلامه لا يعول عليه والشفاء أجل كتبه وهو كثير التخبط مخالف للحكيم وأحسن ما له في الإلهيات « التنبيهات والإشارات » وما رمزه في حي بن يقظان وما ذكره فيها هو من مفهوم النواميس لأفلاطون وكلام الصوفية » راجم ماسينيون جموعة نصوص لم تنشر . س ١٢٨ .

 <sup>(</sup>۲) هذا مايذكره السهروردى ولكن العكس هو الصعيح إذ أن ماورد في الإشارات تلخيص لما ورد في حكمة المشرقين.

ما لهممه وقوى نفسه المتوهمة والمتخيلة ليجردها بالنعويد عن جناب الغرور إلى جناب الحق ، حتى يصير الاطلاع على نور الحق ملكة مستقرة له ، ويتناول وصف العارف بالتفصيل وارتفاع التكاليف الشرعية (١) .

ومن هذا يتضع أن ابن سينا كان متجها إلى النـــاحية الإشراقية أى إلى استجلاء نور الحق ، ويظهر أن هناك كراسة تحوى جزءا ميتافيزيقيا من حكمة المشرقيين ولم يطلع عليها السهروردى لأن الاتجاء الإشراقى واضح في مقامات العارفين وغيرها من الرسائل الصوفية . وبذلك تبطل دعوى كوربان في أن ابن سينا لم يتضح لديه هذا الاتجاء الصوفي الإشراقي ، ومن ناحية أخرى تبطل دعوى السهروردى نفسه الذي أشرك ابن سينا مع المتكلمين والفلاسفة الذن لم يتعدوا العلم الرسمي إلى العلم الشهودي الاتصالى فبقوا في ظلمات الهيولي ، يقول السهروردي في نص له بكـتاب التلومحات يسرد فيه ما دار بينه و بين أرسطو من حديث في حلم رآه فيه : , ثم أخذ [ أرسطو ] يثني على أستاذه أفلاطون ثناء تحيرت فيه ، فقلت : وهل وصل من فلاسفة الإسلام إليه أحد؟ فقال : لا ولا إلى جزء من ألف جزء من رتبته ثم كنت أعد جماعة أعرفهم فما التفت إلهم ورجعت إلى أبي بزيد البسطاى وابن محمد سهل بن عبدالله التسترى وأمثالهما فكأنه استبشر وقال أولئك هم الفلاسفة والحكماء حقاً ، ما وقفوا عند العلم الرسمي بل جاوزوا إلى العلم الحضوري الاتصالى الشهودي وما اشتغلوا بعلايق الهيولي . . . فتحركوا عما تحركنا ونطقوا بما نطقنا (٢) .

<sup>(</sup>١) مقامات المارفين لابن سينا س ٢١ ( وهذا الـكتاب هو بجوعة الفصول الأخيرة من الإشارات ) راجع الصفعة المقابلة لها ( س ٩٩) من طبعة فورجيه للاشارات .

ولكن هؤلاء الذين أشار إليهم السهروردي ليسوا صوفية متفلسفين بل هم. من طبقة الصوفية الذين لم تكن لهم مذاهب فلسفية واضحة المعالم كالسهروردي وابن العربى ، فالسهروردى يقيم مذهبه الفلسني إلى جانب الطريق الصوفى ويربط بين الإثنين ربطاً مذهبياً محكما ، وقد بينا أن مذهبه يرجع في محمله إلى فلسفة ابن سينا والفارابي مع إضافات فارسية تمس المظهر لا الجوهر . وقد بينا أن ابن سينا له اتجاه صوفى إشراقي ، بل إنهذا الاتجاه تحتمه طبيعة مذهبه الأفلاطوني المحدث ، فيبتي إذن أن الاختلاف بين ابن سينا والسهروردى في مقدار تعمق الاخير في الناحية الإشراقية لا في نوع فلسفة كل منهما . والنقد الهام الذي يوجهه السهروردي إلى ابن سينا هو من حيث الإسناد التاريخي ، فابن سينا لم يهتم بالأصل المشرق للإشراقية ولكننا نجد السهروردى يهتم به كل الاهتمام ، فني حكمة الإشراق يشير إلى حكمة الخسروانيين والأصل الفارسي لمذهبه ، ونجد صدر الدين الشيرازي يقول عنه في الأسفار الأربعة . إنه شيخ أتباع المشرقيين المحيي رسوم حكماء الفرس في قواعد النور والظلمة . . وفي المطارحات يذكر السهروردي نفسه أنه أودع علم الحقيقة كتابه المسمى بحكمة الإشراق . وقد أحيى فيه الحكمة العتيقة التي ما زالت أثمة الهند وفارس و با بل و مصر وقدماء اليو نان إلى أفلاطون يدورون عليها ويستخرجون منها حكمتهم وهى الخيرة الأزلية (١) ويقصد بهذا نظرية أفلاطون في المثل على وجه الحصوص إذ أن السهروردي يدافع عن أفلاطون ويقيم الحجج للدفاع عن المثل ويبطلدعاوى أرسطو بصددها . بينها يهاجم ابن سينا أفلاطون وينقض دعواه مع تأثره به عن طريق الأفلاطونية المحدثة .

<sup>=</sup> ويضيف إلى هؤلاء يوساذف وهو فيلسوف تناسخى من الهند وبزرجهر وزيركسرى أنوشروان الأكبر توفى فى عهد هرمز بن أنوشروان سنة ٥٨٠م، وفرداشاور وهو أخو جاماسب وزوج أم زرادشت كما هو مذكور فى و الأبستاق ، ( Zend Avesta ) ج ١ ص ٣٣٦ ـ راجع نلدكه ، تاريخ الفرس والعرب ص ٢٥١ .

<sup>(</sup>١) راجع المطارحات س ٢٠٠

# الفصل الخامس تعریف ببعض کتبه

#### مقدمة:

تبين لنا من دراستنا لتاريخ حياة شيخ الإشراق وعصره تلك التيارات المذهبية والدينية والسياسية التي عاصرت حياته القصيرة ومدى تأثير هذه العوامل على إنتاجه وعلى شخصيته القلقة ، وكيف أنه دغم تأثره بهذه العناصر المتضاربة استطاع أن يختط لنفسه طريقا أصيلا وسط جو فكرى متأزم يضطرم بالعداء الصريح للفلاسفة والصوفية :

أسلوبه: وإذا كان الأسلوب هو مرآة الـكاتب التي تجلوكوامن نفسه، فإننا ونحن بصدد فيلسوف متصوف ممعن في الرمزية كلف بستر حقيقة مذهبه نشعر بضآلة محصولنا من دراسة أسلوبه فيما يلتي ضوءاً على مناحى شخصيته . غير أن لنا جملة ملاحظات على هذا الأسلوب .

وأولها: أنه أسلوب بعيد كل البعد عن صفة الجمال الآدبى ، بل قد نصادف فى بعض كتب الشيخ أخطاء نحوية كحمل صفة مذكرة على موصوف مؤنث والعكس ، وكذلك عدم العناية بضبط تمييز العدد ، والوقوع فى أخطاء لسنا ندرى إن كانت من عمل المؤلف أم من إهمال النساخ لآنه لم تصلنا أى مخطوطة بقلم المؤلف نفسه حتى نستطيع إصدار حكم صحيح على الموضوع .

و نلاحظ أيضا عدم عناية الشيخ با تباع منهج صارم فى تنسيق أقسام مؤلفاته خصوصا فيما يتعلق بالاقسام الصغرى والفرعية . وكذلك ميله إلى الإيجاز المركز فى كتبه التى تتضمن تعاليمه الإشراقية حتى ليدكاد فى بعض المواضع ياتى عبارات مقطعة لاتتسم بطابع الاستمرار والترابط اللذين نعهدهما فى أساليب الكتابة الرصينة.وفى بعض كتبه يستعمل إشارات خاصة كتلكالتى نراها فى التلويحات، (١)

وربما يرجع ذلك إلى أنه كان يخشى بطش الفقها. وأهل السنة ، فحاول أن يستر وراء الإيجاز وأن يمسك عن الإسهاب حتى لايكشف عن آرائه الباطنية . وثمت أمر آخر وهو قصر المدة التي عاشها الشيخ مع كثرة أسفاره بماكان يموقه عن مراجعة مؤلفاته وتجويدها والعناية بأسلوبها . ويبدو أنه لا يمكن فهم الكثير من عباراته إلا بعد قراءة شروح تلاميذه .

رسائله الميتافيزيقية : ويمكن أن نصنف كتبه تصنيفا موضوعيا ، إذ أن له نوعين من الكتب : \_ فالنوع الأول رسائل أوكتب تتناول مباحث ميتافيزيقية خالصة ، والنوع الثانى رسائل صوفية تقوم على الرمز ، أما الرسائل الميتافيزيقية فأهمها حكمة الإشراق ، وهى تتناول بحوثا في الفلسفة الإشراقية والمشائية (٢) على وجه الاجمال .

أما الكتب المشائية فهي : التلويحات واللمحات والمطارحات والمقاومات السلمة الأرسطية على نحو السلم التلويحات فهو كتاب يتناول الفلسفة الأرسطية على نحو ما وصلت إلى الإسلاميين أى الأرسطية الممزوجة بالأفلاطونية المحدثة وبذلك الخليط الملفق من التراث الهليني الذي كان شائما في مراكز انتشار الحضارة الهلينية . ينقسم الكتاب إلى ثلاثة أقسام حسب التقسيم الممهود في ذلك الوقت أى إلى جزء منطق وآخر طبيعي وثالث ميتافيزيق . يبدأ مقدمة الكتاب بقوله , هذه رفقاى تلويحات على أصول من الحكمة يبدأ مقدمة الكتاب بقوله , هذه رفقاى تلويحات على أصول من الحكمة

<sup>(</sup>١) راجع كتاب الناويحات في بجوعة الرسائل الميتافيزيقية \_ وقد أوردنا هذه الإشارات في الفصل الثالث من هذا الباب .

<sup>(</sup>٢) المثالية الإسلامية .

آتية على العلوم الثلاثة على ترتيبها ، بالغة فى الإيجاز وعلى الله فضل السبيل ـ العلم الأول وفيه ست مراصد ع(1) .

وأما الجزء الثانى وهو الجزء الطبيعى فإنه أيضاً يقسمه إلى موارد، والموارد إلى فصول أو تلويحات ويتكلم فيه عن النفس الناطقة وأفعالها وقواها وانفعالاتها لا على طريقة المعلم الأول فحسب بل بإضافات من عنده، فالانفعال في نظره مثلا هو نور قدُذف في النفس وانعكس إلى الهيكل أي الجسم فانفعلت به قوى النفس.

وأما الجزء الثالث وهو جزء ما بعد الطبيعة فيبدأه بقوله , هذا هو الشروع في علم ما بعد الطبيعة من التلويحات اللوحية والعرشية لم التفت فيها إلى المشهور بل أنقح فيها ما أستطعت وأذكر لب قواعد المعلم الأول . ، ويقسم أيضا هذا القسم إلى موارد وتلويحات ويتناول في الجزء الأخير المسمى بالمرصاد العرشي أسلوب مجاهدة النفس ومراحل الوصول ومراتب الواصلين . وتتمثل الناحية الإشراقية في التلويحات في الفقرات ٥٤ - ٥٧ - ٥٠ .

٢ \_\_ اللح\_ات: كتاب اللمحات أو اللمحة كتاب مشائى يبدأه بقوله:
 و بعد فإن هذه لمحات في الحقائق على غاية الإيجاز . ولم أذكر فيها غير المهم من العلوم الثلاثة . .

ويقسم الكتاب إلى ثلاثة أقسام \_ القسم الأول : المنطق وفيه موارد ، والموارد تنقسم إلى لمحات وفي المكتاب تعديلات لبعض نظريات أرسطو في المنطق وخصوصاً في نظرية التعريف .

أما الجزء الثانى فيتناول العلم الطبيعى وفيه موارد ، والموارد تنقسم إلى لمحات

 <sup>(</sup>١) يورد كوربان النس هكذا د هذه ، رفاق ! تلويحات على أصول . . . . وعلى الله قصد السبيل » · راجع بجوعة الرسائل المينافيزيقية ص ٦٤ ( المقدمة ) أما النس الذي نورده فهو من مخطوط براين .

ولا يخرج فى تناوله للعلم الطبيعى عن الأصول المشائية الإسلامية إلا فيا يختص بكلامه عن النفس ، فإنه يجنح إلى الناحية الإشراقية . والقسم الثالث يتناول ما بعد الطبيعة وهو يحرى وفق النظام السالف ويختمه بدعوة إلى التجرد والطلاق النفس من إسارها والطلاقها فى مسالك الواصلين حتى تنعم بلذة القرب من الروح القدسى .

٣ - المقاومات : يختلف المفهرسون الكتب السهروردى فى نسبة هدذا الكتاب إليه فكثيرون لايتديرون إليه إلا أن بروكلمان برى أن التنقيحات ماهى إلا شرح ابن كمونة الإسرائيلي على التلويحات وأنه قد يسميها ، المقاومات ، بينها يرى ريتر أن ، المقاومات ، غير ، التنقيحات ، وأن ، المقاومات ، مختصر للتلويحات ، ويذكر أن السهروردى يبدأه بقوله ، هذا مختصر يجرى من كتابى الموسوم بالتلويحات بحرى اللواحق وفيه إصلاح ما يحتاج إلى إصلاح بما كان الأولون يرسلونه ولم يتيسر إبراده فى التلويحات ، وقد أورده حاجى خليفة ، ونشره كور بان(١) .

علم المطارحات: ويسمى والمشارع والمطارحات، أو قوانين الحقائق كا يسميه هو فى التلويحات وهو كتاب على طريقة المشائين رتسبه على أسلوب الحوار، فيسأل ويرد على السؤال ويستثير المشاكل والمسائل والخلافات ويجيب عليها كما فعل فى بعض أجزاء التلويحات، والكتاب فى جملته مشائى الطابع فيه تمكرار الاقواله فى الكتب السالفة (٢).

(٧ السهرورذي)

 <sup>(</sup>١) الرسائل الميتافيزيةية ـ كوربان ، وتتمثل الناحية الإشراقية في المقاومات في الفقرات ٧٤٠
 ٣٠ - ٦١ .

<sup>(</sup>۲) وتتمثل الناحية الإشراقية فيه فى الفقرات ١٩٤، ١٩٥، ١١١، ١١١، وعلى الجملة السكتابان السادس والسابع من ميتافيريقا المطارحات .

٥ ــ المناجاة : ويضيف ماسينيون في تصنيفه لكتب المهروردي المشائية كتاب المناجاة على أنه أحد الكتب المشائية ، والواقع كما اتضح لنا من مطالعة الكتاب أنه يتضمن أدعية صوفية إشراقية لا تستند إلى المشائية إلا كاستناد المذهب الإشراقى نفسه إلى المذهب المشائي كأحد الأصول التي قام عليها بناؤه وعلى ذلك فيمكن أن تعتبر المناجاة كتاباً أو رسالة صوفية .

7 — وينسب ريتر إلى المهروردى تلخيص إشارات ابن سينا وشرح الإنسارات بالفارسية ويستند ريتر في هذا إلى الشهرزورى . وكذلك يضيف إلى السهروردى كتاباً في النجوم وتقديسها على الطريقة اليونانية على غرار كتاب أبي بكر الرازى المسمى . سر المكتوم في مخاطبات النجوم ، أو كتاب المجريطي المسمى . غاية الحكيم ، ويطلق السهروردى على كتابه إسم ، الواردات والتقديسات ، ويؤمد ريتر ما ذكره الشهرزورى(١) .

## كتبه الإشراقية :

الألواح العادية ــ هياكل النور ــ حكمة الإشراق ــ اعتقاد الحكماء . ١ ــ الألواح العادية :

أهدى السهروردى كتابه المسمى بالألواح العادية إلى عماد الدين قره أرسلان من أمراء دولة السلاجقة فى بلاد الاناضول . والسكتاب يتسكون من أربعة ألواح يورد فى كل واحد منها مطلباً خاصا ويذكر هو أن المطلب الهام الذى يريد أن يصل إليه من هذا الكتاب ، هو معرفة المبدأ وما يتعلق به من الصفات والافعال ومعرفة معاد الإنسان بعد فناء البدن والزوال ، . ويتكلم فى اللوح الأول عن بعض أحوال العالم العنصرى والاثيرى ، وفى اللوح الثانى يعرض لاحوال تجرد

<sup>(</sup>١) راجع التحقيق النقدى لثبت كتب السهروردى .

النفوس الإنسانية وقواها ، وفي الشالث يبحث في بيان المبدأ بذاته وصفاته وأفعاله وفي الرابع يتناول أحوال المعاد .

وهو يشير بلفظ ألواح \_ جمع لوح \_ إلى اللوح المحفوظ الوارد فى القرآن فكأن الكلام الوارد فى هذا الكتاب أى الألواح كالقرآن فى صحته ، وأنه ليس فيه ما ينافى تعاليم القرآن .

ولما كانت الموجودات تنقسم إلى ماهو روحانى وما هو مادى جسمانى ، ولكل منهما قسمان: فالروحانى إما أن يتعلق بالبدن تعلق التصرف وإما ألا يتعلق به أصلا . والجسمانى إما أثيرى وإما غير أثيرى . وعلى ذلك فأجزاء الكتاب الاربعة تتناول هذه الاقسام الاربعة من الموجودات التى توجد فى عوالم أربعة هى:

۱ – العالم العقلی
 ۲ – والعالم الأثیری
 ۲ – ثم العالم العنصری

و يطلق المؤلف على ما يورده من آرا. خاصة لفظ (العرشيات) وأما ما ينقله عن غبره من الفلاسفة فيسميه باللوحيات.

وفى الكتاب إلى جانب النزعة المشائية التى تشييع بين جوانبه ، خصوصاً عند الكلام على نظرية النفس وقواها والتجرد والانصال وصفات المبدأ الأول وأفعاله وأحوال العالم العنصرى والأثيرى ، إلى جانب هذه النزعة السنكريتية التى تمزج الارسطية بالافلاطونية المحدثة وتخرجها فى الثوب المشائى الإسلامى الذى عهدته الفلسفة الإسلامية فى أوج تطورها ، توجد اتجاهات خاصة تضع الممالم والخطوط الأولية لمذهب الإشراق ، أو أنها تهيئ تهيئة مبدئية لنشوء ذلك المذهب و تبلوره و اتخاذه صورة المذهب الكامل فى حكمة الإشراق ، غير أننا فلاحظ غلبة الطابع الافلاطوني على بعض نصوص هدذا الكتاب ، فثلا حين الحكلام على المهنى الكلى وهل هو موجود فى الخيارج أو فى الذهن حين الحكلام على المهنى الكلى وهل هو موجود فى الخيارج أو فى الذهن

يتخذ السهروردى الموقف الأفلاطونى فى تقرير وجود الموجودات الذهنية وجوداً عينياً مع انجتلاف فى العوارض وفى مسألة الإدراك بقسم الإدراك إلى حصولى وحضورى ، أما الحصولى فهو إدراك صورة فى النفس تكون مطابقة للوضوع المدرك وهذه الصورة المطابقة أو المثال ايسمن اللازم وجودها فى النفس الجزئية، بل يجوز وجودها فى عالم مثالى أو فى العقل الفعال أو فى النفوس الفلكية ، إذ لو كانت هذه المثل أو الصور موجودة فى النفس الجزئية لأدركت الموضوعات أزلا ودائماً وفى كل وقت ، ولكنها تدركها فى أوقات معينة فقط . وأما الإدراك الحضورى فهو الذى يتم عن طريق الإشراق النورانى أو الحدس ولو أن هذين النوعين من المعرفة بحتاجان إلى تأييد نورانى وإشراق .

وكذلك فى بعض المسائل مثل مسألة الجسم فهو يرفض فكرة الجوهر الفرد أى الجزء الذى لايتجزأ ويذكر أنه يقبل فكرة أفلاطون فى الجسم وفى الأبعاد ، وقول أفلاطون إن الجسم هو المقدار القابل للامتدادات الثلاث(1) .

والكتاب فى جملته مختصر موجز تكاد تكون فصوله إشارات مبسطة ولكنه ليس على درجة التعقيد والتركيب فى الأسلوب التي نجدها فى حكمة الإشراق مثلا .

## ٢ ـــ هياكل النور (٢)

هذا الكتاب تظهر فيه النزعة الإشراقية ظهوراً واضحاً على الرغم من أنه يقوم على أساس مشائى يبدأه السهروردى بقوله . يا قيوم أيدنا بالنور وثبتنا على النور

 <sup>(</sup>۱) شرح الألواح للتبريزى . مخطوط دار الكتب ، القاهرة . وهذه الفكرة في الأباد الثلاثة ذكرها ابن سينا في النجاة وهي ليست لأفلاطون بل لأرسطو .

<sup>(</sup>٢) نشر المؤاف هذا الكتاب مع مقدمة وتعليقات .

واحشرنا إلى النور واجعل منتهى مطالبنا رضاك وأقصى مقاصدنا ما يعد"نا لأن نلقاك ظلمنا أنفسنا لست على الفيض بضنين ، وهذه المقدمة تنخص المذهب الإشراق تلخيصاً مركزاً يشير إلى شتى المذهب : النظرى منه والعملى أى إلى الناحية الميتافيزيقية وإلى الجانب الصوفى .

والكتاب يتألف من سبعة هياكل ، والإشارة إلى الهيكل هنا يقصد بها الهياكل التي كان يتعبد فها الصابئة(١).

ويتناول الهيكل الأول الجسم وخصائصه ، وأما الهيكل الثانى فيتناول النفس وقواها وتجردها وكيفية صدورها عن مبدئها ، أما الهيكل الثالث فيتناول الجهات العقلية الثلاثة الواجب والممكن والممتنع والعلة والمعلول ، والهيكل الرابع فيه خسة فصول وهو يتناول وحدانية الواجب وإثبات وجود الواحد ثم الكلام على نظرية الصدور وتركيب الموجودات والسكلام على العالم وأزليته وأبديته ، والهيكل الخامس يتناول الحركة والأفلاك ونفوسها والخير والشر ، والهيكل السادس يتناول الخركة والأفلاك ونفوسها والخير والشر ، والهيكل السادس يتناول الخركة وحال الاشقياء وشأن السعداء والهيكل السابع يعرض للنبوات والأحلام .

٣ — حكمة الإشراق : وهو الكتاب الرئيسي الذي يشير إليه في كل تواليفه الآخرى ، ويبدأ بمقدمة يذكر فيها سبب تحرير الكتاب , اعلموا إخواني أن كثرة اقتراحكم في تحرير حكمة الإشراق وهنت عزى في الامتناع ، . أما مضمون الكتاب فيرجع كما يقول هو إلى النوق لا إلى النظر العقلي فإنه أثبت ما رآه عيانا في عالم الربوبية . وليس الكتاب موضوع نقاش وحجج تقوم على المنطق بل إن قضاياه كشفية ذوقية تتضمن حقيقة إثباتها وقبولها لا يتم إلا بعد معاناة وتجربة

<sup>(</sup>١) راجع مقدمة نشرتنا لهياكل النور .

شخصة (١) .

ويشتمل الكتاب على قسمين: \_ القسم الأول فى ضوابط الفكر فى المنطق وقد جعله ثلاثة أقسام: الأول فى المعارف والتعريف، والثانى فى الحجج ومباديها، والثالث فى كيفية حل المغالطات، والمقالة الأولى والثانية كل منهما تنقسم إلى سبع ضوابط، أما المقالة الثالثة فتنقسم إلى فصول؛ والقسم الثانى فى الأنوار الإلهية وينقسم إلى خسة مقالات وكل مقالة تنقسم إلى فصول:

المقالة الثانية \_ في ترتيب الوجود ، والمقالة الثالثة \_ في كيفية فعل نور الأنوار وما يصدر عنه ، والمقالة الثانية \_ في كيفية فعل نور الأنوار والمقالة الثانية \_ في كيفية فعل نور الأنوار والآنوار القاهرة وتتميم القول في الحركات العلوية ، والمقالة الرابعة \_ في تقسيم البرازخ وهيئاتها وتركيباتها وبعض قواها ، والمقالة الخامسة \_ في المعاد والنبوات والمنامات .

والنسخة التى فى متناولنا مختلطة بشرح قطب الدين الشيرازى وعليها حاشية لصدر الدين الشيرازى والحاشية تموج بالمقارنات المشائية . (٢)

#### الرسائل الصوفية :

أشرنا إلى أن هذه الرسائل تستعمل التعبير الرمزى لتصوير المذهب الإشراقي ولتهيئة الطريق أمام السالكين . فني رسالة أصوات أجنحة جبرائيل يعرض

(۲) ظهرت بعد الانتهاء من هذا المؤلف طبعة حديثة لـكتاب حكمــة الإشراق على عليها وحققها وقدم لها هنرى كوربان .

<sup>(</sup>۱) المطارحات ص ٤٠١ ه وأما الخطب العظيم الـكريم الذي تشتمل عليه مرموزات كتابنا الموسوم بحسكمة الإشراق فلا نباحت فيه إلا مع اصحابنا الإشراقيين ، إذ ليس غرضنا فيه ذب تعصي أو مجادلة خصم ، بل محقيق ورصد روحاني ومباحث قدسية وتجارب صحيعة وطرايق خام وتجريد وما وقع لنا ولغيرنا كتاب يقرب منه في العلم الإلهي ، بل لو قلت ما صنف في الإلهي غيره لصدقت مع أن قواعد علوم أخرى لا توجد في كناب أبحب منه ، ورنبنا له خطا آخر وسطرناه به تأييدا من الله وإلهاما منه ، لا حول إلا حوله ، ولا قوة إلا قوته ، سبعا ه إله يرجم الأمر كله ،

السهروردى نظرية الصدور فى ثوب رمزى فيقص علينا رؤيا سماوية وقعت له حيث يذكر أنه تلقى عن شيخ حكيم أنى من مكان وراء المـكان علم أسرار نشأة الـكون ومبادى. الحياة الصوفية .

وهذا الشيخ الحكيم هو جبريل وهو العقل الفعال . ولجبرا ثيل جناحان : أحدهما مضى والآخر مظلم كناية عن العالم النوراني والعالم الظلماني .

وفي مؤنس العشاق يتكلم عن الإخوة الثلاث المتولدين عن العقل الأول ، وهم الجال والعشق والقلق، وهم أشخاص يوسف وزايخا و يعقوب. وتشير القصة في أول الأمر إلى , أن أول شي خلقه الله جوهر منير يطلق عليه اسم العقل لانه حسب النص , أن أول ما خلق الله العقل ، ووهب هذا الجوهر ثلاث صفات : معرفة الله ومعرفة نفسه ومعرفة ما لايلحق به الوجود ، ومنذ وجدت لديه القدرة على معرفة الله تولد عنها الخير ، ويطلق على الخير في نفس الوقت الجمال ، وقد تولدت عن معرفته لنفسه الرغبة التي نسميه العشق وقد تولد الانشغال ـ الذي نسميه القلق ـ عن الصفة المتصلة بمعرفته للوجود واللاوجود وهذه الاشياء التي تتولد عن مصدر واحد تجتمع المحكون منها إخوة ثلاث ، .

و تستمر الرسالة على هذا النحو فتعرض مواقف وجودية (١) و تفسر صعود النفس إلى العالم النوراني، ثم رسالة الغربة الغربية و لغات موران وكلبة التصوف وغيرها.

<sup>(</sup>١) فالقلق يدفع الشهوة إلى التعلق بالجال الإلهى ، ومن هذا التعلق ولد السكوت كله وهو الذي يأتى لزيارة بعقوب في بلاد كنعات .

aité Persan inédit de Sahrawardi d'Alep. Recherches osophiques, p. 371 Tome 2.

القسم الثــانى ميتافيزيقا الإشراق

الباب الأول الله . نور الانوار ،

الفصل الاثول

طبيعة النور:

اتضح لنا فى القسم الأول من البحث الاتجاه الإشراقي عند شهاب الدين وألقينا بعض الضوء على التيارات الفلسفية التي أخرجت هذا المذهب الجديد والذى يلتق مع الفلسفة الفارسية والأفلاطونية المحدثة فى فكرتى الفيض والنور ، وسنعرض فى الفصول القادمة لدراسة ها تين الفكر تين أو المبدأين اللذين ينتج عن ارتباطهما و تفاعلهما هذا البناء الأنطولوجي الضخم واللذين يقدمان لنا فى نفس الوقت أساساً إيستمولوجياً يلتقي مع البناء الوجودي فينتج من تفاعلهما مذهب مثالى صوفى جديد في هيكله قديم في أصوله.

١ ـــ لنتناول فكرة النور ولنحللها إن كان ثمت فيها ما يخضع للتحليل الفلسنى أو للتعريف المنطق ، وأول ما يصادفنا بصدد هذه الفكرة هو أنها نقيض الظلام المنطق وأنها من حيث موضوعيتها مبدأ للوجود ينتظمه بأسره من أعلى قمة فى بنائه إلى أن نتلاشى الاشعة النورية على هيئة برازخ ظلما نية ، أى أن النور مبدأ وجودى وأما الظلام فهو نقص فى النورية ، فليس ثمت مبدآن

متكافآن مصطرعان كما ادعى المانويون . والذى يعرض للذهن من مذا التحليل المبدئ هو أن الحقيقة هنا تتخذ فكرة النور أساساً لها ، Oriterium ، فكا يقوم الوجود فى المذاهب المهادية على اعتبار المادة أساساً للحقيقة الموضوعية وعلى اعتبار النفس أساساً ومعياراً للحقيقة عند المدرسة المثالية الذاتية ، والله أو الواحد عند المثالية المتعالية ، واتحاد الروح والمادة عند الوجودية المعتدلة التى تتمثل فى الارسطية ، فكذلك تتخهد الحقيقة هنا النور أساساً لها ومبدأ للوجود .

٢ ــ وهذا المبدأ يثير مطالب منطقية وواقعية . فهل يخضع للتعريف المنطق؟
 وما علاقته بالنور المحسوس الذي يلف العالم المحسوس بأشعته ؟ وما صفاته ؟
 وكيف ينتهى به المطاف إلى التلاشى والذبول ليصبح ظلاماً يشيد مادة وهمية وعالماً حسياً ؟

ثم كيف نفسر الإدراك الإنسانى على ضوء هذا المبدإ الجديد؟

س ـ فأولا ليس هذا المبدأ بما يخضع لقواعد المنطق إذ أنه بديهى التصور ، ومن ثم لا يعرف تعريفاً جامعاً ما فعا لانه أسمى من أن يعرف لان التعريف تحديد(١) ووظيفته أن يظهر المعرّف ويبين خصائصه وبميزاته ، ولكن هل هناك ماهو أظهر من النور؟ وإذن فهو أبعد الاشياء احتياجا إلى التعريف وهوعين الظهور ومن ثمت فهو بديهى التصور . نحن هنا أمام مبدأ يفرض وجوده على الذهن بخاصيته المتميزة . بل هو أول ما يعين الذهن على الإدراك ومتى وضعنا هذا المبدأ

<sup>(</sup>١) حكمة الإشراق ضابط ص ٢٩٠ : ﴿ فلي كَن أَن النور هو الظاهر في حقيقة نفسه المظهر لفيده (أَى من الموجودات الجسمانية والروحانية ) بذاته ، وهو أظهر في نفسه من كل ما يكون الظهور زائداً على حقيقته ، ولهذا لا يمكن أن يكتب بحد أو رسم ولا أن يعلم بحجة وبرحان لاستحالة أن يدرك الظاهر بما هو أول ظهوراً منه ، لوجوب كون المعرف أجلى من المعرف .

كنا فى غناء عن استمال الحجج والبراهين فسنده \_ إن كان مما يحتاج إلى سند على الإطلاق \_ الجلاء والتميز ثم عنصر آخر له أهميته القصوى فى مثل هذا المذهب الصوفى وهو والمشاهدة ، بل إن المشاهدة هنا هى الأساس الذى يحاج به أصحاب هذه المذاهب المترضين عليهم ، فيجب أولا أن تشكك إفى قيمة الإدراك المباشر كطريق للمعرفة حتى تلمكن من نقض دعاوى مذهب كهذا ، أما إذا قبلت المعرفة المباشرة أو الذوق الصوفى على أنه طريق صحيح للمعرفة فيجب أن يتضمن هذا المباشرة أو الذوق الصوفى على أنه طريق صحيح للمعرفة فيجب أن يتضمن هذا القبول رفضاً صريحاً لأى نوع من التحكيم أو المحاجة المنطقية . فما سندك على قوم يدعون أنهم شاهدو معاينة ما يسطرونه من مذاهب فلا يخرج ما يقولونه عن وصف لما يشاهدونه عياناً .

ع راول ما يبده العقل بصدد هذا المبدأ تقرير العلاقة بينه وبين النور المحسوس ، مادام العقل يبدأ دائما من المحسوس إلى المعقول ويحاول دائما أن يعقد المقار نات بين الواقعي الملبوس وما وراء الواقع سواء صحت المقارنة أم لم تصح . بل إنها لا تعدو أن تكون خاصية سيكولوجية لا يستطيع الذهن الإنساني منها فكاكا مهما تدخلت المذاهب المثالية لتهدم المسادة والواقع المحسوس وتقيم الفكرة أساسا للوجود . والجواب على هذا التساؤل من حيث تقرير العلاقة بين النور المحض والنور المحسوس ، هو أنه ليس هناك تطابق بين الفكرتين . فلا يقصد بالنور المحض ذلك النور أو الضوء الذي يتصف بالظهور المبصر (۱) . إذ الام على النقيض من ذلك ، فالنور كمبدأ مرادف للوجود وصفة الظهور التي يتصف بها صفة عقلية محضة وحقيقة العلاقة أن الظهور الحسى ما هو إلا أثر الظهور العقلى . فالإبصار كما سنرى حين السكلام على قوى النفس الحسية ليس الظهور العقلى . فالإبصار كما سنرى حين السكلام على قوى النفس الحسية ليس الظهور العقلى . فالإبصار كما سنرى حين السكلام على قوى النفس الحسية ليس الخور العقلى . فالإبصار كما سنرى حين السكلام على قوى النفس الحسية ليس الخور العقلية كما المناس الحسية ليس الخور العقلية كما المناس الحسية ليس الخور العقلى . فالإبصار كما سنرى حين السكلام على قوى النفس الحسية ليس الخور العقلى . فالإبصار كما سنرى حين السكلام على قوى النفس الحسية ليس الخور العقلى . فالإبصار كما سنرى حين السكلام على قوى النفس الحسية ليس المناس الحسية المناس الحسية المناس المساس المناس الحسون السكلام المناس ال

<sup>(</sup>۱) حكمة إشراقية ضابط ۳۸۹ « ولمما عامت أن كل نور مشار إليه إشارة حسية فهو نور عارض كنور التمس والسكواكب فإن كل تور محض فلا بشار إليه ( أى إشسارة حسية بل عقلية بصريح المرفان) ولا يحل جسما ولا يكون له جهة أصلا .

وقوع الباصرة على الشيء المرئى ، بل هو اتجاه النفس إلى العقل الذي يشرق على الباصرة نوراً تشاهد به الجسم المرئى . ويقترب هذا الموقف كما يتضح من موقف ما لبرانش ونظريته عن الرؤيا في الله (۱) ، ما دام النور صادراً عن نور الأنوار وهو الله . وهذا التقرير لا ينصب على الموقف الأساسي لـكلا الفيلسوفين إذ أن السبب في اقترابهما هي اللامادية التي تجعل فيلسوفاً كباركلي (۲) يقترب منهما أيضا لا في تصميم البناء المذهبي و Structure du système ، بل في أسلوب البحث عن مخرج لتفسير الإبصار الحسى الذي يجزم به الواقع في الوقت الذي أعملت فيه اللامادية معولها لهدم المادة به المحسوس .

وإذن فهناك النور العقلى والنور الحسى . فالأول هو المبدأ والثانى أثر لهذا المبدأ أما التقويم الحقيق لهذا الآثر من حيث علاقته بالبناء الوجودى فذلك أمر يتقرر بعد الفصل فى مشكلة وجود الأجسام فى هذا المذهب الروحى وحقيقة الحس والمحسوس، وهل هذه المرثيات الحسية التى يظهرها النور الحسى ـ وهو أثر للنور العقلى ـ حقيقية أو وهمية ؟ وإن صح القول الأول أثار المذهب اعتراضاً قوياً ، إذ كيف يقرر وجود الأجسام وهى ذات طبيعة ظلمانية مع أن النور هو المبدأ الأوحد للوجود وما عدا النور عدم محض وأوهام ؟ وإن صح القول الثانى وهو أن هذه الأجسام وهمية أثير اعتراض آخر وهو كيف يعمل النور العقلى على إظهار ما هو وهمى عن طريق أثره الحسى وهو النور المحسوس ؟ وأيا ما قلبنا أوجه المشكلة تبرز جملة من الاعتراضات التي قد تفتر حدتها إذا ما رجعنا إلى تقرير الحقيقة التي أشرنا إليها وهي أننا بصدد مذهب يةوم على المشاهدة وحدها وأننا بإزاء جبرية فكرية ملزمة ترسم الطريق للباحث وتخضع المعترض لمستلزمات الإدراك المباشر ودواعيه .

<sup>(</sup>١) ماأبرانش « البحث عن الحقيقة » ( الرؤيا في الله ) فصل ٦ ص ٢ كناب ٣ .

<sup>(</sup>٢) راجع باركاى « نظرية الرؤيا » ( Theory of vision ) .

و الكلام على الأجسام ومركزها الوجودى يفضى بنا إلى أن نطرق طرقا خفيفاً مبدأ الثنائية إلى أن يحين التعرض الموضوع جملة و تفصيلا حين الكلام على المادة والظلام . فالظلام نقيض النور . وهنا كما بينا يختلف الموقف عن موقف الزرادشتين الذين يقولون بمبدأ ين متغايرين وذلك انسياقاً مع القاعدة الأفلاطونية (المحدثة) التى تذهب إلى أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد فكيف يمكن صدور المادة عن الروح أو الظلام عن النور مع تقرير وجود المادة إلى جانب الروح أو النور إلى جانب الظلام ؟ وعلى ذلك فقد لزمت الثنائية هذه المذاهب بينها نجد الشهاب يحاول النهرب من الثنائية . فهو يقرر المبدأ الافلاطوني المحدث من أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد وهو في نفس الوقت يحمل المادة أو الظلام وجود من أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد وهو في نفس الوقت يحمل المادة أو الظلام المعدن النور وجود الإجسام ما دام معدنها ولا وجود . وإذا سلمنا بهذا الرأى فكيف نبرر وجود الاجسام ما دام معدنها اللاوجود ، وكيف نجيز لانفسنا القول عن الاجسام إنها موجودة وإن لها وجودا النائية الوجودية .

والواقع أن موقف السهروردى الميتافيزيق يثير هذا التساؤل. فبهنما نجده يجمل الظلام لاوجوداً نجده من ناحية أخرى يجعل منه الاجسام وعوارضها ويتكلم عن وجود الجواهر الفاسقة والهيئات الظلمانية والبرازخ وما إلى ذلك ولا نجد تفسيراً لهذا الموقف إلا في التسليم بأنه موقف لا مادى لا يعترف بوجود الاجسام إلا على أنها أوهام حسية تتراءى لنا في عالمنا الحسى ، ويربط بين هذا الموقف الافلاطوني التقليدي ونظريته الصوفية في الوصول ويرتب للحقيقة الموضوعية منزلة سامية ترقى إليها النفس بعد التجرد من الرغائب الحسية ومجاهدة نوازع الحس وشواغله . ولعلنا أن نتغاضى بعض الشيء عن تقسيمه للوجودات إلى نورية ومظلمة ووضعه النورية إلى جانب المظلمة في تقسيم (۱) يقتضى أن يكون الاساس

<sup>(</sup>١) حكمة الإشراق ، قسم الإلهيات وفي كل المواضح التي يشير فيها إلى هذا النفسيم •

فيه واحسداً ويعرض السهروردى للموجود النورى فيقرر أنه إما أن يكون جوهراً أى قائماً بذانه ـــ لايحتاج إلى الغير ، وإما أن يكون عرضاً أى متقوماً بالغير . وينطبق نفس التقسيم على الموجود المظلم أو الغاسق . وأما النور فهو إما عرضي أو جوهري والأول يسميه النور العارض وأما الثاني فهوالنور المحض وكذلك يطلق على العرض الظلماني ﴿ الْهَيَّةُ الظَّلَّانِيةِ ﴾(١) والجوهر المظلم الجوهر الغاسق ؛ والهيئة الظلمانية هيئة كـفيرها تحتاج إلى محل ولا تقوم بذاتها . والجوهر الغاسق لابحتاج إلى محل ويستمد نوريته من غيره في حالة استضائته وهو ليس نوراً محضاً أو عارضاً وهو لايدرك ذاته ولا غيره أصلاً . ومرى الجواهر الغاسقة الاجسام ، ويسمى الجسم برزخا لانه حائل بين شيئين أى أنه معتم غير شفاف . ولمـا كان الظلام من طبيعة البرذخ فلذلك لايؤ ثر النور لازمَـه أو فارقه في كونه جوهراً غاسقاً لأن النور عارض عليه زائد على ماهيته ( إن كان ثمة ماهية لما هو قر بن اللاوجود ) إذ لا يعقل أن يكون النور العارض من ذات البرزخ لأن المظلم لا يكون علة في وجود النوراني ولو كان عارضاً ، إذ أن المعلوم أن جوهر العلة أشرف من جوهر المعلول ، والنور أشرف من الجوهر الفاسق ، ومن ناحية أخرى لا يجوز أن يكون الجوهر المظلم هو المعطى للبرازخ أنوارها لأن فاقد الشيءُ لابعطيه فالنور الذي يستضيُّ به البرزخ ليس مصــــدره برزخاً آخر بل أنواره خارجة عنها وهي الجواهر النورانية العقلية وكذلك الهيثات العارضة<sup>(٢)</sup> التي تتعلق بالبرزخ لايمكن أن يكون البرزخ مصدرها ولا علة وجودها(٢) بل أنها تستند إلى الجواهر النورية المجردة .

<sup>(</sup>١) الهيئات الظلمانية هي المقولات التسم .

<sup>(</sup>٢) الهيئات والعوارض كالأشكال والألوان والطعوم والروائع وغيرها .

<sup>(</sup>٣) حكمة إشراقية س ٤ . ٣ < أن الجسم لايوجد جسما» . «وإذا دريت أنك فى نفسك و بحرد ولست نقوى على إيجاد برزخ ، فاذا كان من النور الجوهرى الحبى الفاهل مايقصر عن اليجاد البرزخ وهو نفسك الناطقة فالأولى أن يقصر البرزخ عن إيجاد البرزخ .

والجوهر المظلم ليست له جوهرية عينية بل له اعتبار عقلى فقط لآن الجوهرية الحقة عبارة عن كال ماهية الشيء على وجه يستغنى في كاله عن المحل و ليس الجوهر المغلم الغاسق كذلك . والاعتبار العقلى الذي نستند إليه في تقريرنا اللجوهر المظلم لايسبيغ على هذا الجوهر وجوداً لآنه مظلم لانور فيه و يمكن أن يفسر هذا الاعتبار العقلى فقط على أنه تدبير مؤقت لتبرير العالم المادي من حيث أنه ضرورة واقعية تتطلب حلا من الفيلسوف . وإذا تناولنا هذا الموقف بالتفصيل وجدنا أنه يجعل الجواهر الغاسقة وحدات ميتة لاميزة لإحداها على الآخري إلا بالعوارض والمقادر والاشكال . ويخرج بموقفه هذا عن الموقف الأرسطى التقليدي موقف المشاتين الإسلاميين القاتلين بالهيولي والصورة . وهو يقر في النهاية فكرة المادة المطلقة التي يعبر عنها بالظلمة ، أي أننا هنا أمام موقف لا مادي جديد كما أشرئا يقوم على نفس الأسس التي قامت عليها المذاهب اللامادية مستنداً إلى دعاوي صوفية ومطالب روحية عميقة .

عير أن تنظيم الموجودات من أعلى قمة فى الوجود إلى الموجودات الدنيا يتطلب تصنيفاً شاملا للأنواع الني تنتظمها سلسلة الموجودات . فهل نقبل فكرة النوع الأرسطية Species فتفسر على أساسها الموجودات ؟

إن هذا الموقف الجديد يرفض فكرة النوع الارسطية(١) ويقرر حقيقة تنصل

أشد الاتصال بمذهب يقوم على الفيض النورانى وحده ، فا دامت للوجودات العليا كلها من طبيعة واحدة وهى النور فيجب إذن أن يكون الاختلاف فى شدة النورية ونقصها فحسب ، فتتخذ الموجودات النورية مراكز لها فى السلسلة الوجودية تتناسب مع درجة نوريتها ويعتبر الكمال والنقص من حيث غنى الموجود(١) وفقره فى النور أى شدة النورية . وتنقسم الموجودات على هذا

= فيجب النسايم بأن النور كاه الجوهم والعرض منه لا يختلف إلا من حيث النقص والكال ، والأنوار المجردة كلها غير مختلفة الحقائق . . . ولكن اعتراضات المشائين تدحض اتحاد العقول في الحقيقة والأنواع في الطبائم ، فنقول لهم إن النور لو لم يكن حقيقة واحدة غير مختلفة بالفصول المنوعة كما ذهب إليه المشاؤون كان مركباً من أجزاء وأقلها جزءان وهذان الجزءان إما أن يكون كل منهما جوهم أغاسقاً أو يكون كل منهما هيئة ظلمانية أو يكون أحدها جوهم أغاسقاً والآخر هيئة ظلمانية أو يكون أحدها جوهم أغاسقاً بنور وكذلك في الحالة الثانية به أما في الحالة الثالثة فايس لغير النور مدخل في النور لاستحالة بحول النور مما ليس بنور وإذن فلا تختلف الحقيقة النورية إذ هي حقيقة واحدة غير مختلفة نوعاً بل تتميز من حيث الشدة والضعف في النورية . ولكن السهروردي بعارض هذا الرأي في المحات ص ٢٦٠ مخطوط ، الدحة الرابعة فيذكر « أن العقول كل واحد نوع ، ويبدو أنه كان مأثرا في المحات بالأرسطة .

(۱) تلويحات ص ۹۱ مصور — المورد الثانى — التلويح الأول يذكر تعريفاً للننى — المطلق الننى هو الذى لا تتعلق ذاته بغيره ولا حال الذاته هى كمال له ٤ . وفي حكمة الإشراق ص ۷۸۶ . « النور قسمان غنى وفقير والأول هو مالا تتوقف ذاته ولا كمال له على غيره ، والثانى ما يتوقف منه على غيره ذاته أو كمال له بم وصفات الشيء إما أن تسكون له في ذاته — ومن هذه الحاسة بالموسوف مباشرة كالشكل — ومنها ما يقاس في الشيء بالنسبة إلى غيره ، وهى إضافات كالعلم والقدرة ؟ وإما أن تسكون له بسبب الغير وهى الصفات التي تحمل على الشيء في نسبته إلى الأشياء الأخرى كالمبدئية والحالقية .

وإذن فالنني هو مالا يمكن أن تحمل عليه صفات مقتضاها الإضافة ، والغني المطلق هو ما يكون غنياً من كل وجه ، وهو ما لا يتوقف على غيره في ثلاثة أشياء :

(۱) في ذاته . (ب) في هيئات متمكنة من ذانه . (ج) في هيئات كالية له في نفسه مي مبادىء إضافات له إلى النبر . والفقير هو الذي يتوقف على غيره في شيء من هذه الثلاثة سواء في ذاته أو في الهيئات المتمكنة في الذات والهيئات السكالية التي له في نفسه مثل العلم ، فالدي يتصف بالوجود الذاتي والوجوب الذاتي ، والفقير بستند في وجوده إلى الغير ويتصف بالإمكان في مقابل الوجوب .

الأساس إلى كاملة وغير كاملة أى أن الاختلاف فى السكم يؤدى إلى اختلاف فى السكم يؤدى إلى اختلاف فى السكيف، إن صح تفسير الشدة النورية \_ وهى عقلية \_ بالسكم وهو مقولة تنطبق على المادى . وهذا الموقف يؤدى إلى القول بوحدة شاملة للموجودات وهى خطوة أولى إلى النسليم بوحدة الوجود فليس غريباً إذن أن يكون الموقف الإشراق الجديد تمهيداً مباشرا لوحدة الوجود عند ابن العربي .

٧ — تبين لنا فى الفقرات السابقة بعض الأسس التى يقوم عليها المذهب الإشراق، فعرضنا للنور كمبدأ للفيض، ثم ألمعنا إلى ما ليس بنور أو عدم النور المحض وهو الظلام وقررنا أن النور والظلام لفظان إشراقيان لها مدلول وجودى فالنور هو الوجود والظلام اللاوجود فأما النور فلا يخضع للتعريف المنطق فهو أظهر من أن يعرف، والظلام عدم النور ويتصف النور من حيث الشدة والضعف بالمال والنقص أو بالغنى والفقر.

ولما كان الوجود فى مذهب يقوم على الفيض يبدأ من الواحد أو الله وجب أن نبحث عن صفات هذا المبدأ . وأن نبين أثره فى سلسلة الموجودات الصادرة عنه . فسنتناول إذن الواحد أو نور الأنواركما يسميه المذهب الإشراقي .

## الفصل الثانى

### الله د نور الأنوار ،

الله حاول كثير من مؤرخى الديانات القديمة أن يستبطنوا الرموز الدينية في بعض الديانات القديمة وعلى الآخص في الديانة المصرية القديمة ، وانتهى العالم برستد من تحليله لاسطورة أوزيريس إلى أن المصريين القدماء كانوا أول من قال بالتوحيد ، وقيل إن اليونان القدماء أخذوا فكرة التوحيد عن الفراعنة ، وأما اعتقادهم في آلهة متعددة على رأسها زيوس فقد كان اعتقاد العامة لا الحاصة ، ولكن إذ أن هذه الآلهة هي صفات متعددة لجوانب الشخصية الإلهية الواحدة ، ولكن الميثولوجيا اليونانية تشير إلى تعدد الآلهة كحقيقة واقعة .

وإذن فلم تكن لدى قدماء اليونان قبل أفلاطور. فكرة واضحة بميزة عن إله واحد .

وكان أفلاطون أول من أشار إلى فكرة الله الواحدعند اليونان وعلى الآخص في الباب السادس من الجمهورية ، وجاء أرسطو وتناول فكرة الألوهية في الميتافيزيقا و تكلم عن المحرك الأول مدللا على أنه يجب الوقوف عند إله واحد . وقد كان لموقف أرسطو أثر كبير في موقف أفلوطين فيها بعد بصدد فكرته عن الواحد ، وقد أشار فورفوريوس (١) مؤرخ حياة أفلوطين إلى ذلك بقوله : ـ

د إننا لا نجد تعاليم ما بعد الطبيعة فى التاسوعات فحسب بل نجد إلى جوارها تعاليم كتاب النفس لارسطو ، .

هذا الإله العلى الكامل الخالص موضوع الرغبة السامية والذي ذاته لا تشتهى

Vita Plotini, [4 · (1)

إلاذانه ، لا يظهر بصورته الـكاملة إلا عند أرسطو وفى الأدب الأفلاطوني فى العهد الإمبراطوري .

ويرجع التوفيق بين آراء أرسطو وأفلاطون إلى عهد سابق لأفلوطين .
فقد تأثر في ذلك بأستاذه أمونيوس ساكاس ، ومن المعروف أن هذا الإنجاء إلى التوفيق كان سائدا في العصر الذي سبق أمونيوس حتى أن الذين كانوا كالون التوفيق كانوا لا يفرقون بين آراء كل من الفيلسوفين . ولما تزهم عاولون التوفيق كانوا لا يفرقون بين آراء كل من الفيلسوفين . ولما تزهم كان متأثرا بالرواقية والأرسطية . أما الذين تولوا حركة التوفيق فنهم : كان متأثرا بالرواقية والأرسطية . أما الذين تولوا حركة التوفيق فنهم : كتاباته حشدا، وقد وضع الله بالمعنى الأرسطي (۱)على رأس عالم المثل الأفلاطوني وهو يجمع في الفصل العاشر من كتابه بين ما ورد في البارمنيد وفي الجهورية عن الواحد وبين لاهوت ما بعد الطبيعة و نقتطف منه ما يلى : \_

وعلة الأول اسمى من علة الآخير ، فهذه العلة هى الإله الأول وهو العلة الفاعلية وعلة الأول اسمى من علة الآخير ، فهذه العلة هى الإله الأول وهو العلة الفاعلية الآزلية بالنسبة لعقل العالم ، وهو كالشمس تتحرك حوله الأشياء وهو لا يتحرك ، وكموضوع الرغبة تتحرك الرغبة نحوه وهو ثابت ، وعلى ذلك فهذا العقل محرك عقل العالم كله، ولما كان العقل الأول هو أسمى العقول ، كان من الواجب أن يكون موضوعه أسمى الموضوعات ، وليس هناك ماهو أسمى من ذاته ، وإذن فذاته هم موضوع معرفته ، .

أما أفلوطين فقد حاول أن يجد مبدأ أول أسمى من العقل الأرسطى والمثل الأفلاطونية ، ولم تكن محاولة أصيلة بل ترجع كما بينـا الى تيار

<sup>(</sup>۱) مؤلف الـ Didaskalikos

Armstrong: The Structure of the Intelligible (۱)

Universe in the philosophy of Plotinus, PP. 1-13

النوفيق بين الأرسطية والأفلاطونية ، ولا يظهر في هذه النقطة بالذات أي أثر ذي إمية لتيار الفكر الشرق أو لاى عنصر خارج عن الفكر اليوناني ، فالله وهو المصدر الأسمى للوجود عند أفلوطين هو إله أرسطو ارتفع به أفلوطين إلى درجة عالية من البعد والسمو بعد أن قرب بينه وبين إله الخير عند أفلاطور. وجعل صلة بينه وبين المثل في العقل الأول ، وذلك بالإضافة إلى ماورد في البارمنيد من تشبيهات شعرية ، ذات طابع رمزى ، تشير إلى استحالة التعبير عنه ، وعدم وضعه تحت أى حد منطق لأن طبيعته لا تقبل التعريف . هذه هي الخطوط الرئيسية لفكرة الواحد عند أفلوطين ، انحدرت إليه من التراث، اليوناني القديم ، فتناولها وعرض لها في شيء من التفصيل في و الناسوعات ، ورفض فـكرة إلحاق المعرفة بالواحد خوفا من إيجاد عارف وموضوع للمعرفة فى ذات الله وجعل الواحد فاعلا ومريداً فقط ، هذا على الرغم من أنه رتب المعرفة للعقولية للتى تفيض عن الواحد في السلسلة الوجودية ، وكما آل هذا التراث إلى أفلوطين من قبل ، تناولته أيدى النقلة من السريان بعد أن اختمر تحت تأثير الأفلاطونية المحدثة ومدارسها الشرقية والغربية ، ثم ما لبث أن ذاع بين المثقفين من العرب ومواليهم فتاثر به علماء الـكلام والفلاسفة والصوفية ، وتناولته فئة بالنقد ، وفئات بالدرس والقبول ، و تكونت مشانية إسلامية بلغت الذروة عند أبن سينا ، ولا شك أن الإشراقية قد تأثرت إلى حدكبير بما ورد فى التاسوعات عن هذه الفكرة بالذات ، وسنرى فيما يلي مبلغ هذا التأثر .

٢ – هذا فيما يختص بالتطور التاريخي لفكرة الواحد، ولما كانت المذاهب الإلهية في مجموعها تهدف إلى غاية واحدة وهي إظهار أثر الله في المخلوقات أو الوجود بأسره ، كان على الباحث أن ببدأ بالسكلام عن هذه العلة الأولى ثم يعرض للسكلام على آثارها ونتا نج تدبيرها وتختلف هذه المذاهب إن جنوحا إلى تغليب الذات الإلهية وتصبح الوجود ذا تاً واحدة هو وترقيق الموجودات حتى تختني في الشخصية الإلهية ويصبح الوجود ذا تاً واحدة هو

الله وهذا ما يسمى بوحدة الوجود ؛ وأقرب إلى هذا المذهب ، منحيث المنهج ، المذاهب التي تجعل الله علة مباشرة للحوادث صغيرها وكبيرها كما فعل الأشاعرة وكما فعلما لبرانش<sup>(۱)</sup> ، أو تلك التي تنني الجانب الروحي من العالم و تنكام عن وجود مادى فحسب كما تفعل المذاهب تطرفا مذهب أرسطى معتدل يجمع بين موقف أرسطو من تقرير وجود الله كعلة أولى ، وموقف القديس توما<sup>(۱)</sup> الذي أظهر العلية الإلهية في العالم بعد أن جعل أرسطو الله بعيداً عن العالم لا يعلم من أمره شيئاً .

#### ٢ ــ ما موقف السهروردي إذن من هذه المذاهب المتعددة ؟

يميل الشيخ الإشراق إلى اتخاذ الموقف الأشعرى من تغليب العلية الإلهية بصدد العالم و تقرير اثرها المباشر على الموجودات وسنرى حين السكلام على نظريته أنه فى الوقت الذى بحمل الإشعاع فيه من الموجود الأعلى إلى ماهو أقل منه ومن هذا الآخير إلى ما تحته إلى نهاية السلسلة الوجودية ، نجده يقرر أن هناك فيضا آخر من الإشعاع يتجه من نور الأنوار أى الله إلى كل موجود مباشرة وبدون واسطة ، غير أنه يلوح أن هذا الاتجاه الأشعرى ليس نهائياً فى مذهب الإشراق إذ أن هناك أواصر قوية تجعل المذهب يقترب بعض الشيء من وحدة الوجود وقد وصل بالفعل إلى مداه عند ابن عربى وليس الواحد هنا أرسططاليا بعيداً عن العالم ولا أفلاطونيا يتساوى والنقطة الرياضية فى التجريد والتعطيل عن الصفات بل إنه فى مذهب كهذا يتصف بصفات ثبوتية وأخرى سلبية تجعل الشخصية الإلهية بل إنه فى مذهب كهذا يتصف بصفات ثبوتية وأخرى سلبية تجعل الشخصية الإلهية خصبة مطلقة الننى ، فكما أن أفلوطين يرى السكال الإلهى وسمو الواحد فى نفى

<sup>(</sup>١) مالبرانش: (Occasionalism).

 <sup>(</sup>۲) تاريخ الفلسفة الأوربية في العصر الوسيط — يوسف كرم .

الصفات عنه أبعداً به عن الموجودات ، يرى السهروردى إلحاق الصفات به لا على النحو الإنساني(١) ، فهو واجب الوجود وغيره بمكن بالنسبة له ، وصفاته عين ذاته وهى لا تفاير الذات خوفا من إثبات التعدد فى الذات الإلهية .

٣ ــ وأول ما يعرض لنا بهذا الصدد مشكلة إثبات وجود الله وقد درجت المذاهب الإلهية على التعرض لهذا البحث فصار بحثاً تقليدياً تعرّض له سائر المشائين من الإسلاميين وغيرهم وفى مذهب كهذا لم نكن بحاجة إلى أدلة متعددة لإثبات وجود الله ما دامت الحقيقة تأملية ذوقية ، وعلى العكس من ذلك نجد الشيخ يحشد في تواليفه الأدلة حشداء .

إلى المتدلال على وجود الله أو واجب الوجود يقوم على إنبات وجوده عن طريق إثبات وجود النفس الناطقة وهدذا الإنبات يتكرر في معظم كتبه مثل النلويجات والهياكل وحكمة الإشراق واللمحات والمطارحات، وهو مستمد من تياوس لأفلاطون ومن رسالة الأفانيم الثلاثة (٢) لأفلوطين ومضمون الدليل وأن الأجسام تشترك في صفة الجسمية وتنفاوت في درجة الاستمارة إذ أرب النور الذي ينيرها عارض لها وليس قائما بها ، ومن ناحية أخرى فإن النور العارض ليس ظاهراً لذاته ، أما النفس الناطقة فعلى عكس الجسم ظاهرة لذاتها أي أنها تدرك ذاتها ومن ثم فإنها نور قائم بذاته ، ولكن النفس الناطقة حادثة أي أبها بحاجة إلى مرجح الوجود يكون أشرف منها أي أشد في النورية ، فإن كان هذا المرجح واجباً وقفنا عند هذا الحد ، لأنه لا يمكن أن يوجد واجبان بنفس الصفات ، وإن لم يكن واجباً استمرت السلسلة إلى أن نصل إلى واجب الوجود ، وهكذا نصل إلى إنبات واجب الوجود عن

<sup>(</sup>۱) ليس هذا الموقف جديداً فقد قال به المنكلمون من قبل ، راجع الملل والنحل ج ۱ يخصوس الصفاتية .

<sup>(</sup>٢) الناسوعات الفقرة الثالثة من رسالة الأنانيم الثلاثة .

طريق إثبات وجود النفس الناطقة . يقول فى الهياكل : (1) .

و والنفس هى قائم دلت على الحى بذاته ، القيوم الوجود الظاهر بذاته لذاته وهو نور الآنوار المجرد عن الآجسام وعلائق الآجرام وهو محتجب لشدة ظهوره . . وهدذا الدليل قد عرضه المشاؤون الإسلاميون من قبل وأشار إليه أفلوطين في الناسوعات وأورده ابن سينا في النجاة ولكن الصورة الإشراقية التي اتخذها عند السهروردي ذات طابع جديد وإن كان المضمون واحداً .

س \_ والاستدلال الثانى قديم أيضاً عرضله المتكلمون وابن سينا وهو تقسيم الوجود إلى واجب وممكن ولا يمكن أن تستمر سلسلة الممكنات إلى مالا نهاية ، فيجب أن تنتهى عند واجب الوجود . وهو يعرضه فى النلويحات ، وهذا الكتاب كا بيّنا فى المقدمة يتضمن عرضا للمذهب الأرسطى المشوب بالأفلاطونية المحدثة على الصورة التى وصل بها إلى الإسلاميين .

ح ــ والاستدلال الثالث يشير إلى أن الهيولىغير واجبة والصورة غير واجبة لانهما محتاجان فى وجودهما كل إلى الآخر فهما ممكنان ، والاجسام كلها ممكنة ولا يمكن التسلسل فى الإمكان إلى مالا نهاية فيجب الانتهاء إلى واجب الوجود (٢)

د \_ وهناك أدلة كثيرة يحشدها حشداً فى المطارحات والتلويحات وياخصها فى اللمحات ومعظمها أورده ابن سينا (٢) والمشاؤون الإسلاميون . فمنها أن كل متحرك يلزم له محرك ولا يمكن التسلسل إلى مالا نهاية فيجب الوقوف عند محرك ثابت لا يتحرك وهو واجب الوجود . وهذا دليل المحرك الأول الذي وضعه

<sup>(</sup>۱) واسطة الهيكل الرابع من هياكل النور ــ القيوم.. الذى وجوده عينه والذى وجو<sup>ده</sup> أثام كل وجود .

 <sup>(</sup>۲) اللوجمات س ۸۳ فوتوغرافیا براین « المورد الأول » النلوع الأول و بلاحظ أن هذا الاستدلال مشائي.

<sup>(</sup>٣) راجع الهيات النجاة . إثبات واجب الوجود . ﴿

أرسطو . ودليل آخر مقتضاه أن واجب الوجود لا يقع تحت مقولة ، إذ ما من مقولة إلا وشوهد من جزئيانها حادث أو مفتقر إلى محدث أو محل فيكون بمكنا ؛ وجميع المقولات بمكنة وهي من ثم تفتقر إلى واجب لا يقع تحتها بل تنتهى سلسلتها إليه فيكون وجوده وجودا بحتا غير متكثر . وواضح أن جوهر هذا الدليل هو تقسيم الوجود إلى واجب ويمكن كما أشرنا سابقا . ودليل أخير يذكره في المطارحات (المشرع الأول) وهو أن الوجود إذا انحصر في الممكنات الصرفة فهو في حكم ممكن واحد في أنه يفتقر إلى علة ، فعلتها (أى الممكنات) إما نفسها وعلى علله (والثاني يدخل تحته) والثالث يوجب المطلوب لأن الحارج عن جميع الممكنات لا يكون إلا واجب الوجود . ويعترض الشيرازي (١) على هذا الدليل الممكنات لا يكون إلا واجب الوجود . ويعترض الشيرازي (١) على هذا الدليل المن بحوع علل الجزئيات لا يمكن أن يعتبر على أنه علة كلية ، إذ لا يمكن القول بأن العلل الجزئية تتحد و تصبح شيئا واحدا إذن فلا بد من ذكر التسلسل والدور .

وبحمل القول فى الأدلة التى ساقها السهروردى أنها أدلة مشائية فى حقيقة أمرها وإن كان بمضها قد اصطبخ بصبغة إشراقية ظاهرة وهو دليل النفس الناطقة .

والحق أن إثبات الوارحب فى مذهب كهذا يجب ألا نسلك فيه طريق الاستدلال المنطق فالطريقة الروحية عكس الطريقة المنطقية ، إذ أن الواجب يستدل به على الموجودات ولا يستدل بها عليه وهذه هى طريقة أهل المجاهدة والنظر الروحى (٢).

٤ — وبعد إثبات وجود الواجب يتعين علينا أن نتناول مشكلة الوحدة الإلهية ، فالله واحد ، ولكن ما معنى هذه الوحدة وهل تنطبق معانيها المختلفة على الله ؟ فهل هو واحد لا شريك له ؟ وهذه هى الوحدة الحسابية أو الرياضية ،

<sup>(</sup>١) الأسفار الأربعة ( الشيرازى ) ( الفن الأول \_ المونف الأول ) .

<sup>(</sup>٢) واجع الأسفار الأربعة . النصل التالث الموتف الأول من الفن الأول .

ثم هل هو.واحد فى ذاته؟ وحدة الذات الإلهية (١) . وأخيراً هل فعله واحد ؟ وحدة الفعل الالهى .

م ــ فن حيث وحدانية الله , إذا كان هناك واجبا الوجود ازم أن يتميز أحدهما عن الآخر وما يتوقف منهما على شيء ما يكون ممكن الوجود ، ومن ناحية أخرى لا يمكن أن يكون شيئان لا فارق بينهما يميز أحدهما عن الآخر ، إذ المعقول أنهما يصبحان شيئا واحدا ، . ومضمون هذا الدليل أن الله واجب الوجود وهذا افتراض وصلنا إليه عن طريق عرضنا الممكنات واحتياجها إلى ما هو ضرورى فنصل إلى إثبات واجب الوجود ، ثم أنه لا يمكن أن يكون هناك غير واحد فقط واجب الوجود لامتناع وجود اثنين أو أكثر لهما نفس الصفة إذ لو حدث ذلك لاختلفا واستندت شخصية الأول على وجه للاختلاف يتميز به عن الواجب الآخر ، وحينذلك يصبح الواجب بمكنا لأنه يستند إلى ممكن في إظهار الواجب الآخر ، وعلى ذلك فسنصل إلى إثبات واجب واحد الموجود . هذا الدليل مشائى نجده في النجاة وعند المتكلمين ولا يبدو أي أثر للإشراقية فيه . مشائى نجده في النجاة وعند المتكلمين ولا يبدو أي أثر للإشراقية فيه . . ـــ أما الوحدة الذاتية أو التوحيد الذاتي فعناه النظر إلى الذات الإلهية في حدة لا تقيا الانتهام أو الذك من أحزام ، لأن هذه الآخر الى لا هذا أن

عدد الما الوحده الدانيه او التوحيد الدانى فعناه النظر إلى الدات الإلهيه كوحدة لا تقبل الانقسام أو التركب من أجزاء ، لأن هذه الأجزاء لا بد أن تعتمد على بعضها ، والذي يستند إلى شيء آخر لا بد أن يكون ممكنا في ذاته ، وإذن فسنشبت أجزاء ممكنة في ذات الله ، وهذا بما لا يؤدى بنا إلى إثبات ذات إلهية واحدة واجبة ونحن قد أثبتنا ذلك ، فإذن يبطل التسليم بتركب ذات الله من أجزاء (٢) .

ح ــ ثم ننظر إلى الذات الإلهية من ناحية صفاتها فنرى أن صفات الله عين ذاته ، وأنه ليس هناك تعدد في هذه الصفات لآن تعددها يوجب المكثرة في الذات

<sup>(1)</sup> راجع المطارحات ، المشرع السابع ، الفصل الأول .

<sup>(</sup>٣) المطارحات ، المدير ع السابع الفصل لأول .

الإلهية وهذا هو التوحيد الصفاتى ، والموقف هنا ليس جديداً إذ أن المعتزلة من المتكلمين قد قالوا بهذا الرأى فيما يختص بتقرير وحدة الصفات فى الذات الإلهية ، فقالوا إن الصفات هى عين الذات تهربا من تقرير صفة لموصوف أو محل لصفة فيكون هناك موضوع ومحمول أى تعدد .

هذا هو الموقف الذي يتخذه السهروردي في الهياكل وفي المطارحات (١) ، أما في التلويحات فإنه يقترب من نفي الصفات عن الذات الإلهية وإنبات تجردها مع الحاق أسمى الكالات بها (٢) ، بقول في التلويح الثاني من المورد الآول وإن من المفقول قسمين : ذات كالها بنفسها ، وذات فرض أن جميع ما للآولى بنفسها فلها مع الصفات . والآولى أتم لعدم افتقارها في كال إلى زايد ، فالمنجردة عن الصفات إذا كان لها في نفسها من الكالات ما للمحفوفة بها بل أكثر فهى أكمل . ، ولكنه يعود في نفس الموضع فيذكر أن وبقه صفات إضافية لا صفات يلزمها الإضافة ، وله صفات سلبية كالقدوسية والآحدية وهي سلوب لعوارض وقسمة لا تخل بوحدانيته عز سلطانه ، والمراد من هذا النص أن كالات الذات الإلهية لا توجب تكثراً فيها ، ولو اجب الوجود من حيث الصفات من كل متقابلين أشرفهما والحق لاضد فيها ، ولو اجب الوجود من حيث الصفات من كل متقابلين أشرفهما والحق لاضد له ولا ند ولا ينسب إلى أين و وله الجلال الأعلى والكال الآثم والشرف الأعظم والنور الآشد ، وليس بعرض ولا بجوهر لاحتياج كل لمخصص ، .

<sup>(</sup>۱) المطارحات س ٤٨٨ • وفى الجملة الأول محيط مجمع الأشياء من دون حاجة له إلى صورة وفكرة وتغير ، وحضور رسوم المدركات عنده لحضور ذواتها وإدراكه بذاته حياته ، ولا تزيد حياته على ذاته ، وعلمه وبصره شىء واحد ، والصفات التي هي كلها صفات كمال راجعة إلى ذاته ، وله صفات سلبية وإضافية ، وأما التسكثر في ذاته فمتنع ، هذا ما يتأتى أن يحفظ به قاعدة المشائين وليس فيه مخالفة للحق وأما البيان فني حكمة الإشراق ، .

<sup>(</sup>۲) راجع أرمسترونج تصميم العالم المعقول فى فلسفة أفلوطين، س ٦ منحيث الجمع بين الوحدة الرياضية والتجريد المطلق فى ذات الله و بين الحلق أسمى الكيالات بها وأن هذا الموقف لا يمكن وصفه بأنه متناقض لأننا أمام حقيقة لا يمكن وصفها ولا النصير عنها إذ أنها متعالية لا تحضم لقواعد المنطق.

د \_ وينظر أيضا إلى وحدة الذات الإلهية من حيث توحيد الفعل ، ويمكن أن نعرض هنا لقضيتين : الأولى أن الفعل وإرادة الفعل شي واحد عند الله ، والقضية الثانية أن لامؤثر في الحقيقة إلا الله ، والقضية الأولى تشير إلى نفس ازدواج الذات الإلهية ، وأما الثانية فتشير (١) إلى أن الله هو الفاعل بذاته وما عداه إشعاع منه ، و فسبة الفعل إلى غيره على سبيل المجاز لا على سبيل الحقيقة ، إذ , أن نور الأنوار لغلبته وشدته هو الفاعل الغالب في الحقيقة مع كل واسطة ، المحصل منها فعلها والقائم على كل فيض فهو الخلاق المطاق مع الواسطة ، .

يتبين إذن أن هناك اتجاهاً إلى الموقف الأشعرى بصدد العلية المباشرة لله غير أن نظرية الفيض أو الإشراق هنا تخفف من حدة هذا المبدأ بعض الشيُّ لوجود الوسائط النورية ، وذلك مع شدة اتصال نُور الأنوار بالموجودات عن طريق الإشعاع المباشر الذي ينتظم الوجود بأسره ويتخذ له طريقا غير طريق الإشعاع الذي يربط الوسائط ويفيض عليها في سلسلة الوجود النورانية ، واعتبار الوســائط مجازية |افتراض خطير لحقيقة العلاقة بين الواجب وموجوداته؛ فالارسطيون يركبون العالم وينظمون الموجودات فى ترتيب محكم ثم يضعون الواحد فوق هذا النظام المنهاسك ، ومن ثم فإن فاعلية الله لا يمكن أن تقضى على هذا النظام الضرورى ، وكذلك الاتجاء العقلي عند المعتزلة ، إذ أن الحقيقة العالمية ذات طابع ذاتى و نظام ضرورى ، وعلاقة المحرك الأول أو العلة الأولى بها علاقة ضرورية عقلية بعيدة عن التصور الروحي الصوفي ، ولكنا هنا إزاء مذهب يقوم على اعتبار الحقيقة الإلهية ذات أثر مباشر في أدق تفاصيل الموجودات ، وإن بدا من النصوص الإشراقية ما يبعد المذهب عن الأشاعرة الذين يقررون أن علية الله المباشرة تتدخل تدخلا فعلياً في الحوادث الكبيرة والصغيرة على السواء حتى أن جسما حاراً لا يمكن أن تستمر حرارته إلا بفاعلية مباشرة

<sup>(</sup>١) حكمة الإشراق ، المقالة الثانية ، الفصل الثاني عشر .

من الله (١) . ولكن اعتبار الوسائط بجازية \_ وهو من قبيل التنظيم المذهبي ـ يقضى على كل أمل فى إبماد المذهب عن الإنجاه الاشعرى ، ولكنه فى الوقت نفسه يجعل المذهب قريباً جداً من وحدة الوجود كما بينا وهذا على الرغم من أن السهروردى رفض صراحة نظرية وحدة الوجود .

جاء في شرح الهياكل ، ثم يعرض لنظرية وحدة الوجود أو النفوس ويبطل دعواهم ويرى أن خطأهم داجع إلى أنهم لما رأوا أن النفس فيض أو نور من الله ، قالوا إنها جزء منه ، وإنها متحدة معه ثم أنها و مو شيء واحد وهذا خطأ محض ، إذ كيف تخضع الذات الإلهية لشهوات البدن وبلياته . ، (٢)

و ــ المعرفة الإلهية : ويتعين علينا أن نتناول ناحية هامة في علاقة الواحد أو الله بالموجودات ، فكما أننا نبحث عن العلاقة الوجودية بين الله والعالم كذلك نحاول استقصاء العلاقة إلا بستمولوجية بينهما ، فهل هي علاقة عارف بموضوع للمعرفة ، وكيف نفسر معرفة الله لذاته ، وهل تؤدى بنا إلى الثنائية التي تعصف بذات الله الواحد ؟

إن كثيراً من المذاهب تقيم الوجود على أساس المعرفة وتجعلهما متطابقين ؛ وقد تكون نظرية أرسطو من الآصول التي تفرعت عليها مثل هذه المذاهب ، إذ أن هناك مبدأ أرسطيا يعرضه في كتاب النفس ( De Anima ) مؤداه أن العقل يصبح الموضوع الذي يفكرفيه ، The mind becomes what ، أن الذهن العارف وموضوع المعرفة يصبحان شيئاً واحداً . ولما كان الله أسمى من كافة الموجودات فليس هناك بالضرورة ما يصلح لمكي يكون موضوعا للمعرفة الإلهية غير الذات الإلهية . ولكن هذه القضية

<sup>(</sup>۱) راجع مقالات الأشعرى ۳۰۸ — ۳۰۹ ودلالة الحائرين لابن ميمون ترجمة مونك. Munk س ۳۸۸ .

<sup>(</sup>٧) شرح هياكل النور للدواني ، الهيكل الثاني مخطوط .

الخطيرة من وجهة النظر الميتافيزيقية أثارت إشكالا عند أفلوطين إذ أنه بعد أن أثبت الحب والإرادة للذات الإلهية تهرب من إلحاق الفكر بها خوفا من إثبات عارف وموضوع للمعرفة فى الذات الإلهية وهذا يفضى إلى تقرير ثنائية فى الذات الإلهية ، ولكن أفلوطين مع هذا يشير إلى المعرفة الإلهية فى مواضع أخرى من الناسوعات ولا يتخذ موقفاً ثابتا ، وقد أوضع القديس توما رأى أرسطو فذهب إلى أن فعل المعرفة نفسه هو الذى يوحد بين العارف وموضوع المعرفة حيث تنتنى الثنائية وأن عملية التوحيد تصل إلى كالها ومداها إذا تطور الفعل الموحد وهو المعرفة وأصبح حبا (١) .

والقضية الأرسطية إذا طبقناها على الواحد هنا أو نور الأنوار وأخرجناها من الحيز السيكلوجي الذي وضعها فيه أرسطو إلى الحيز الميتافيزيقي الذي أفحمها عليه أفلوطين ، نجد أنها غدت قضية خصبة نستطيع أن نفسر بها فعل المعرفة الإشراقية حين يشيد الوجود \_ هذا موقف أصحاب نظرية المعرفة الوجودية . وقد فسر المشاؤون الإسلاميون المعرفة الإلهية بأنها ارتسام صور الممكنات في ذاته وحصولها فيه حصولا ذهنيا على الوجه الكلي . أما فورفوريوس فكان يقول باتحاده تعالى مع الصور المعقولة . وذهب أفلاطون الإلهي وأنباعه إلى إثبات الصور المفارقة والمثل العقلية ، وأنها علوم إلهية بها يعلم الله الموجودات كلها . ويذهب المعترلة الذين يثبتون المعدومات الممكنة قبل وجودها إلى أن علمه تعالى بثيوت هذه الممكنات في الأزل (٢) .

ويعرض الشيخ المقتول لهذا الموضوع في حكمة (٢) الإشراق فيذكر أنه ليس

This unitive act however, can only attain to its completion if (١) knowledge engenders and passes over into love. Thomas Aquinas, Summa Theologica 1-43. راجع أيضاً المطارحات المصرع السابع

<sup>(</sup>٢) الأسنار الأربعُ الشيرازي ، السفر الأولُّ ، الموقِّف الثالث ، الفصل الثالث .

<sup>(</sup>٣) حَكُمُهُ الإشراقُ مَقَالَةً ثَامِنَةً ، الفصل الماشر .

من شرط الإبصار انطباع صورة الثيء المبصر في الباصرة وأنه عند مقابلة المستنير للعضو الباصر يقع للنفس علم إشراقي حضوري على الشيء المبصر (المستنير) فيدركه ما دام أنه لا يوجد حجاب بين الباصرة والثيء المبصر ، ولما كان نور الآنوار نوراً بحضاً لا يمكن احتجابه عن ذاته ، ولا احتجاب غيره من الموجودات الحسية والعقلية عنه لذلك فهو يدرك جميع الأشياء بالإشراق الحضوري أي بالإشراق الدائم المستمر . ويرد على المشائين قائلا إنهم ذهبوا إلى أن علمه تعالى بالأشياء منطو تحت علمه بذاته ، ويفسرون العلم بأنه عدم الغيبة ، فعلمه بذاته هو عدم الغيبة عن الأشياء ، فعلمه بذاته هو عدم الغيبة عن الأشياء ، ولما كانت الأشياء لوازم لذات الله فيجب إذن أن يكون علمه بذانه متضمنا علمه بالأشياء ، ويرى أنه يمكن إبطال آرائهم من ناحيتين :

الأولى ـــ أن تضمن علم الله بذاته علمه بالأشياء يوجب التسليم بوجود كثرة من الصور في ذا ته وهذا محال .

والناحية الثانية \_ أن عدم الغيبة أمر سنى لا يمكن بحال أن يفسرحقيقة العلم الإيجابى ، ثم كيف يندرج العلم بالغير وهو إيجابى تحت مقولة السلب .

ثم أن العلم بالملزوم لا يمكن أن يتضمن العلم باللازم و (الأشياء) ، فالإنسانية مثلاً تنطوى على الضاحكية ، ولكن العلم بها غير العلم بالضاحكية . وقد رد الشيخ على ما أورده المشاؤون من أن ذات الله يصح أن تتضمن أعراضاً لا ينفعل الله بها وذلك تبريراً لموقفهم من مشكلة المعرفة الإلهية الكلية ، ولا يقبل السهروردى هذا لان هذه الاعراض ما دامت متضمة في الذات فإن الذات تخصف بها و تنفعل (١) ، وإذن فعلم الله يجب أن يفسر على حسب قاعدة الإشراق وهو مذهب أهل الذوق والكشف من العلماء المتألمين ومقتضاه أن علمه بذا ته

و (١) راجع المطارحات السمهروردى ، الإلهيات ، المصرع السابع ، الفصل الأول .

هو كونه نوراً لذاته وظاهراً لذاته . وعلمه بالآشياء كونها ظاهرة له على سبيل الحضور الإشراقي كما ذكرنا إما بأنفسها كأعيان الموجودات والمجردات والماديات وصورها الثابتة في بعض الأجسام كالفلكيات وإما بمتعلقاتها كصور الحوادث الماضية والمستقبلة الثابتة في النفوس الفلكية ، ولا يلزم من هذا العلم تغير في ذاته لأنه حضوري إشراقي لا يتم بصورة .

ويذهب المشاؤون من ناحية أخرى إلى القول بأن علم الأول بالأشياء يكون قبل وجودها ، وهذا هو تفسير العناية عندهم ، ولكن هذا يقتضي وجود صور الأشياء في ذاته وهو محال لأنه يقتضي التسليم بالكثرة في ذات الله ومن ناحية أخرى يقتضي تفسير علم الله بالأشياء قبل وجودها بأنه علم بالقوة للأشياء . والله منزه عن العلم بالقوة ـ ويرى السهروردى أن علم الله بالأشياء الخارجية هو نفس تلك الأشياء ، فهمي علوم باعتبار ومعلومات باعتبار آخر ، لأنها علوم من حث حضورها جميعاً عندالباري ووجودها له وارتباطها به ، وهي معلومات من حث وجودها في أنفسها ولمادتها المتجددة المنعاقبة الفائبة بعضها عن بعض ىحسب الزمان والمكان . قالوا فلا تغير في علمه تعالى بل في معلوماته <sup>(1)</sup> . أى أن هناك اعتبارين للإدراك الإلهي : الأول ، يستعرض الوجود في شكله الاستقراري الثابت ، وأما الثاني فيستعرضه في شكله المتطور المتغير الحاضع لظروف الزمان والمكان ، وفي الحالة الأولى ينظر إلى الموجودات في ارتباطها بالذات الإلهية ، أما في الحالة الثانية فينظر إلى الموجودات في ذاتها وفي حركتها أى أن النظرة الأولى نظرة ميتافن يقية ، أما الثانية ففنزيقية ؛ ومعرفة الذات الإلهية تشمل الناحيتين ولا يفهم من هذا أن المعرفة من النوع الثانى تتطلب تغيراً في الذات الإلمية (٢) .

<sup>(</sup>١) الأسفار الأربعة للشيرازي \_ المفر الأول ، الموقف الأول .

 <sup>(</sup>٢) فيما يخنص بالمعرفة الإلهية عند المشائين ، راجع النجاة س ٢٤٩ المقالة الثانية في الإلهيا<sup>ن ،</sup>

# الباب الشانی البناء النورانی

عرضنا فى الباب الأول للموقف الإشراقى الجديد بصدد الواحد أو الله وكيف اتخذ هنا تسمية جديدة وهى ، نور الأنوار ، وتـكلمنا عن طبيعة النور وصفات نور الأنوار من حيث أن الواحد هو المبدأ الأول الذى تفيض منه سلسلة الموجودات فى عملية الإشراق . فكيف إذن تتم هذه العملية ؟ وما هى الوسائط التى يتخذها النور للوصول إلى أدنى درجات الوجود ؟ وما هى المبادى التى يقوم عليها المذهب الإشراقى فى جملته ؟

## الفصل الأول مبادىء إشراقية

#### ١ \_ قاعدة الإمكان الأشرف :

قبل أن نبدأ فى الإفاضة عن نظرية الصدور عند السهروردى يتعين علينا أن نعرض لجملة المبادى. التي أقام عليها مبدأه فى الصدور أو الإشراق ؛ وأول هـذه المبادى. وأهمها هى قاعدة الإمكان الآشرف تلك القاعدة التي يرددها فى معظم كتبه ، فيذكرها فى التلويحات (١) وفى الهياكل وفى المطارحات وفى حكمة

<sup>(</sup>۱) الناوع الحامس المورد الأول س ۸۹ فوتوغرافيا عن مكتبة برلين ؛ دعامة عرشية من قاعدة الأشرف والأخس مضمونها أننا إذا كنا نجد الماديات الغير مجردة ونؤمن بوجودها فلا بد أن هناك موجودات أكثر منها تجريدا وأسمى منها وأشرف مرتبة ولا بد من وجود واحد على قلة المجردات وهو الواحد الأشرف ، وعلى ذلك فإن وجود الأخس اقتضى وجود الأشرف ؛ وفي المارحات يذكر في الفصل الثات من المصرع السادس قاعدة الإيكان الأشرف والواقع أن مضمون معناها يشير إلى إمكان الأشرف بغير (الد) تضاف إلى إمكان .

الإشراق وفى اللحات . ومضمونها (على حسب نص حكمة الإشراق المقالة الثانية ، الفصل الحادى عشر ) أن الممكن إذا وجد فيلزم أن يكون الممكن الأشرف قد وجد ، وهذه قاعدة بسيطة تتضمن أن الفرع إذا وجد فلا بد أن يكون الأصل قد وجد قبله ، أو أن إثبات وجود الفرع يتضمن إثبات وجود الأصل أو يمعنى آخر إذا وجد ما هو أقل مرتبة فإن وجوده يشير حقا إلى وجود ما هو أرفع منه مرتبة ، والسهروردى يشير إلى أن هذه القاعدة أى الإمكان الأشرف أشار إليها أرسطو في كتاب السهاء والعالم .

ولما كانت الخوهر العقلى أشرف من النفس يجب أن يكون قبلها ، ولما كانت الأثيريات أشرف من العنصريات يجب أن تكون حاصلة قبلها بضرب من العلية . . . وإجمال هذا لإمام الباحثين أرسطو من إشارة أشار إليها في كتاب (السهاء والعالم) ويعنى بها أنه يجب أن يعتقد في العلويات ما هو الأكرم لها والاشرف ، (١) ويبنى المؤلف على هذه القاعدة نتا يج هامة منها : \_

أولا: الواحد الحقيق لا يصدر عنه إلا واحد . . . ذلك لأن نور الأنوار إذا اقتضى الآخس الظلمانى بجمة الوحدانية لم يبق جمة اقتضاء الأشرف لأنه ذو جمة واحدة لا أكثر ، وإذا كان كذلك فإما أن يجوز صدور الأشرف عنه بواسطة أو دونها أو لا يجوز ، فإن جاز بغير واسطة فقد جاز أن يصدر عن الواجب لذاته في مرتبة شيئان هما الأشرف والاخس وهو محال ، وإن جاز بواسطة فيلزم جواز كون المعلول أشرف من علته لأن التقدير أن صدور الأخس عنه بغير واسطة ، إذ لو كان بواسطة معلول آخر للواجب والعلة أشرف من المعلول ومتقدمة عليه بالذات فيكون قد وجد قبل هذا الاخس ما هو أشرف منه وهو المطلوب . ومضمون هذا الدليل أن الواحد وهو الآلشرف

<sup>(</sup>١) المطارحات المشرع السادس الفصل الثالث .

لا يصدر عنه إلا واحد وهذا الواحد الصادر أقل في الشرفية من نور الأنوار ، ويستنتج من هذا أيضاً أن الوسائط بين الواجب وبين الآخس هي الآشرف فالآفل في الشرفية إلى الآخس ، أي أن الترتيب يتخذ الشكل التنازلي دون أن يصدر الآشرف عن الآخس ، وهذا الطابع هو الذي يميز ترتيب الموجودات في المذهب الإشراق .

ثانياً \_ إثبات وجود العقل: والنتيجة الثانية التي يمكن استنتاجها من قاعدة الإمكان الآشرف هي إثبات وجود العقل من إثباتنا لوجود نفوسنا المدبرة وقد سبق أن عرضنا لدليل سابق بصدد إثبات وجود الله ، وهو الدليل الذي يقوم على إثبات وجود النفس الناطقة والاستناد إليها في تقرير وجود الله وهنا نستنج وجود العقل المجرد من إثبات نفوسنا المدبرة لابداننا: , والأنوار المجردة المدبرة في الإنسان برهنا على وجودها والنور القاهر أعني المجرد بالكلية أي العقل أشرف من المدبر وأبعد عن علائق الظلمات فهو أشرف ، فيجب أن يكون وجوده أو لا بناء على قاعدة الإمكان الآشرف ، .

وهو يثير اعتراضا على قاعدة الإمكان الآشرف بقوله إنها قد لا تصدق في حالة الشخص الذي يكون من المفروض فيه أن يحصل على كالات معينة وذلك من ملاحظتنا لما هو أقل من هذه السكالات في نفسه فيحدث أن تمتنع عليه هذه السكالات، فهل يعد هذا خرقا لهذه القاعدة ؟ والجواب على هذا التساؤل يثير مشكلة جديدة وهي هل يمكن تطبيق هذه القاعدة في بجال الموجودات العنصرية الخاضعة للحركات الفلكية ؟ أم أنها تنطبق في بجال الممكنات الثابتة المستمرة الوجود بدوام عللها الثابتة المنترة بالحركات الفلكية ؟ يحل الشيخ هذه المشكلة بإقراد تطبيق هذه القاعدة على الموجودات الني لا تخضع للحركات الفلكية وبذلك يضمن تطبيق هذه القاعدة على الموجودات الني لا تخضع للحركات الفلكية وبذلك يضمن موام تطبيقها وهو يذكر في المطارحات بصدد الممكنات الثابتة , أنه قرأ في كناب السماء والعالم أنه يجب أن يعتقد في العلويات ما هو الاكرم لها والاشرف فيجب

أن يمتقد فى النور الأفرب والقواهر أى العقول والأفلاك والمديرات , النفوس الفلكة ، ما هو أشرف وأكرم بعد إمكانه وهى (أى هذه العقول التى ذكرناها ) خارجة عن عالم الانفاقات أى عالم المناصر ، .

ثالثاً \_ إثبات كال النظام في عالم النور عنه في عالم العرازخ : إن عجائب الترتيب واقمة في عالم الظلمات والبرازخ وهي كثيرة لا يمكن إحاطة العقول بها بل إن المر. ليتحير في القدر البسيط الذي يدرك منها ، ومعلوم أن النسب بين الأنوار الجردة أشرف من تلك التي بين الأنوار الظلمانية التي في عالم الأجسام ، لأن تلك علل وهذه معلولات وهي رشح منها وظل لها والعلة أشرف من المعلول ، فيجب إذن أن تكون النسب النورية موجودة قبل الظلمانية بل وأكمل منها نظاما وشرقية وذلك بناء على قاعدة الإمكان الأشرف .

وقد ذهب المشاؤون إلى القول بمقول عشرة واعترفوا بعجائب الترتيب في البرازخ فلكية كانت أو عنصرية . وعالم البرازخ في نظرهم يجب أن يكون أعجب وأطرف وأجود ترتيبا ، والحكمة فيه أكثر من ذلك لأن الترتيب والنسب التي بين العقول العشرة أقل كثيراً من النسب التي بين ما لا يحصى عداً من موجودات عالم البرازخ ، ولكن هذا الرأى مغلوط إذ أن العقل يشهد بأن الحكمة في عالم النور ولطائف الترتيب وعجائب النسب ، واقعة أكثر عا هي في عالم الظلمات بل هي ظل لها ، أي أننا هنا بصدد موقف أغلاطوني يرى في عالم الاجسام ظلا لعالم المثل أو عالم الانوار ، وعلى حسب قاعدة الإمكان الأشرف يستدل على وجود عالم الانوار من وجود عالم الاجسام أو البرازخ .

رابعا \_ إثبات وجود الآنوار المجردة : وهذه هى النتيجة التى انتهينا اللها في الفقرة السابقة ، فنحن إذا قررنا وجود عالم البرازخ وهو الآخس,فيجب علينا أن نقرر وجود الآشرف وهو عالم النور ، وقد أثبتنا أن النسب النورية

أشرف من النسب الظلما نية على هذا الآساس وأن النظام بين موجودات عالم النور أكمل من النظام بين موجوداتعالم الظلام .

وإذن فهذه القاعدة أى الإمكان الأشرف تثبت أن الواجب لذاته والعقول وأرباب الأصنام كلها أشرف ما فى الوجود ؛ وهذا الدليل قائم على النظر العقلى وحده ، وهناك دليل آخر يقوم على المشاهدة يورده فى آخر المقالة الثانية وهو أهم وأكثر خطورة عنده . وسنعرض له فى موضع آخر (١) .

# ٧ ــ الإشراق والمشاهدة

ومن أكثر القواعد خطورة تلك التي يوردها الشيخ في تواليفه لنوضيح حقيقة الإشراق ومعنى المشاهدة ، فالإشراق والمشاهدة عمليتان أو فعلان أحدهما يتخذ اتجاها نازلا والآخر اتجاها صاعداً ، وشرط الإشراق عدم وجود حجاب بين المشرق والقابل للإشراق ثم استعداد القابل ، وشرط المشاهدة عدم وجود حجاب أيضا ووجوب الاستعداد . والشيخ يشبه فعل الإشراق بإشعاع نور الشمس على الآرض والمشاهدة بمشاهدة العين للبرئيات ، فإن هذه المشاهدة ليست بارتسام صودة المرئى في الشبكية كما أدعى المشاؤون وليست بخروج شماع من البصر ، « بل إنها تحدث بمقابلة المستنير للعين السليمة إذ بها يحصل للنفس

قال الله تعالى • ومن كل شيء خلقنا زوجين لعاـكم تذكرون» . سورة الدّاريات، Tبة ٩ ٤

<sup>(1)</sup> وفي الهياكل. الهيكل الراح . خاعة الهيكل . يطبق نظرية القدمة الثنائية الأفلاطونية على ناعدة الإسكان الأشرف وذلك أن أول نسبة في الوجود هي نسبة الجوهر القائم أي المقل الأول وهي أم جيم النسب وأشرفها ، وهذا الجوهر عاشق الأول ، والأول قاهر له وهو يسجز عن الإحاطة بنوره . وهذه النسبة لها طرفان الأول أشرف والثاني أخس ، ومن ثم سرت هذه النسبة في سائر الوجود ، فصار الوجود كله أشياء مزدوجة ، طرفها الأول أشرف من طرفها الثاني ، فالجواهر أجسام وغير أجسام وغير الجسم قاهر للجسم ، والجوهر المفارق عال ونازل ، والأجسام أثيرية وعنصرية ، وهناك الذكر والأثي .

إشراق حضورى على المستنير فتراه ، ، وإشراق الشماع ليس بانفصال جرى . بل بالفيض الشماعى ، وما يفيض عن الأنوار المجردة ، هو النور السائح وهو نور عارض إما أن يحل بالجسم أو أن يحل بنور مجرد آحر .

والإشراق والمشاهدة عمليتان تتخذان صفتين مختلفتين فهما من ناحية مشيدتان وحافظتان للوجود، ومن ناحية أخرى طريقان للمعرفة الذرقية، وذلك لاتحاد فعل المعرفة بعملية الإيجاد؛ فالإشراق هو إفاضة الشماع النورانى من نور بجرد على نور بجرد آخر فتشتد نورانية الثانى، هذا من ناحية ومن ناحية أخرى هو إفاضة النور عن النور، فالنور الاقرب صدر عن نور الانوار عن طريق الإشراق أو الفيض والانوار المجردة الاخرى صدرت عن بعضها عن طريق الإشراق، فالعالى يصدر عنه ما هو أقل منه فى النورية وهكذا كما سترى فى سلسلة الموجودات الصادرة عن نور الانوار.

إلا أن المشاهدة تتخذ انجاها آخر، وهو أن النور المجرد باتجاهه إلى ما هو أعلى منه من المجردات و بمشاهدته لها ، يحصل عن طريق هذه المشاهدة ، نور مجرد أشرف بما يحصل عن طريق الإشراق، ذلك لآن المشاهدة أشرف من الإشراق (۱)، و ما يحصل من الآنوار القواهر عن القواهر الأعلين ـ باعتبار مشاهدتها لنور الآنوار و لكرعال (أى و لكل نور عال ) ـ أشرف بما يحصل من جهة الاشعة (الإشراقية) لأن المشاهدة أشرف من الإشراق ، وفي الاشعة مراتب أيضاً وطبقات ، فني القواهر أصول طولية قليلة الوسائط الشعاعية و الجوهرية هي الامهات ... ، و يمكننا إلى حد ما أن نعقد أوجها للشبه بين عمليتي الإشراق و المشاهدة و بين الجدل النازل و الصاعد عند أ فلوطين . حيث أن الجدل في المذهب الافلاطوني الحديث ليس عملية فكرية الحسب بل هو عملية وجودية أيضاً . وسنعرض في الفصول القادمة لكيفية بنا العالم على أساس هذين الفعلين وكيف أنه تحدث جملة انعكاسات لاحصر لها تؤلف العالم على أساس هذين الفعلين وكيف أنه تحدث جملة انعكاسات لاحصر لها تؤلف

<sup>(</sup>١) فصل ؛ مثال ۴ حكمة .

فى بحموعها الموجودات اللامتناهية عداً بحيث يصبح الوجود فى بحموعه بحلسَّى للاشعة الإشراقية والفيوضات المشاهدية .

## ٣ ــ القهر والمحبة

وها تان الصفتان تعبير آخر عن الإشراق والمشاهدة . وذلك لأن القهر (١) معناه الإحاطة أو السيطرة أو الإبحاد وهذا هو معنى الإشراق ، والمحبة معناها الانقياد اللاكمل وذلك عن طريق محاكاته بالمشاهدة . وإذن فالمبدأ الأساسي لسلسلة الفيوضات هو هانان الحركـتان ، وهما تنطبقان على الوجود بأكمله ، ويبدو من طبيقهما أن يصبح كل نور سافل مقهوراً للنور المالىوله محبة با انسبة له . وتفصل ذلك أن النور العالى أي الأكثر نورية ، لأنه الأقرب إلى نور الأنوار ، هذا النور يغلب الأنوار الضعيفة ويسيطر علمها ، وهذه الأنوار الأخيرة اضعفها ونقص نوريتها لا تستطيع أن تحيط بالنور الذي هو أعلى منها مرتبة ، وهذا لايمني أن هناك حجاما بين العالى والسافل بل إن المقصود أن النور السافل لايدرك من النور العالى إلا ما في قدرته أن يدركه منه ، وذلك مثلما لا نستطيع الإحاطة بجميع ضوء الشمس لضعف نورنا البصرى . وكما أن للعالى على السافل قهرا هكذا للسافل إلى العالى شوق ومحبة ﴿ وَهَذَا الشُّوقُ أَوَ العَشْقُ حَرَّكَةُ إِلَى تَتَّمُّمُ كمال ظني أو عقلي أو غيرهما ، إذ العشق من ناقص إلى كامل ، وكلما كان الإدراك أتم والمدرك أكمل كان العشق أشد ، ونور الأنوار أكمل الموجودات ولذلك فهو المعشوق الأول أو هو يعشق نفسه لأن كماله أشد ظهورية له من غيره فهو

<sup>(</sup>۱) المطارحات س ٤٦٤ المشرع الخامس ، الفصل العاشر ـ في انطواء الوجودكاء في فير نور الأنوار) ، فالأجرام انطوت نور الأنوار) ، فالأجرام انطوت في قبر النفوس ، والنفوس منطوية في قبر نورية المقول ، والمقول منطوية في قبر نورية المملول ، الأول وهو منطوفي قبر نورية المنوار .

عاشق لنفسه ومعشوق أيضا وظهور ذاته لذاته يولد عنده لذة ، وهذه اللذة هى الشعور بالكال الحاصل من حيث هو كمال ، ولا تزيد لذ"اته وعشقه لذاته شيئا على ذاته ، . (١) والأنوار كلها تعشقه وتنلذذ به لكونه الأجمل والأكمل ، فانتظم الوجود كله من المحبة والقهر .

وهنا كما في المواضع الآخرى نستطيع أن نلس أثر نور الآنوار المباشر على كل نور ، فليست فاعلية نور الآنوار مقصورة على سلسلة الفيوضات النورية على الآقرب وعلى ما بعده عن طريق الآقرب وهكذا بل إن نور الآنوار له تأثير مباشر إلى جانب هذا التأثير ، فإدراك (٢) النور لذاته أى مشاهدته أو محبته لذاته خاضعة لقهر نور الآنوار أى لإشراق نور الآنوار ، وخاضعة أيضا لقهر الآنوار العالية أى لإشراقاتها .

# ع ـــ الفعل والإبداع

ومن أهم الأصول التي تقوم عليها فلسفة تعننق مبدأ الفيض والإشراق مسألة التفريق بين الفعل والإبداع ، فالفعل في نظر العامة يجب أن يتضمن سبق العدم ذلك لأنه لا يمكن تصور حدوث حادث بدون سبق عدم ، وإذا أمكن ذلك فإنه يُدحَد اعترافا بأن الفعل ليسرحادثا (٢). ولكن الواقع أن العدم ليسمن فعل الفاعل لأنه سابق عليه ذلك ، لأن تعلق الفعل بفاعله من جهة وجوده الجايز لا من قبل سبق العدم ومفهومه ، (١) .

<sup>(</sup>١) فصل ٥ مقال ٢ حكمة .

 <sup>(</sup>۲) الفصل السادس المقالة الثانية حكمة و في أن محبة كل نور سافل لنفسه مقهورة في محبته
 التور المالي »

<sup>(</sup>٣) المشارع والطارحات . المصرع الحامس ، الفصل الأول .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق .

ومن ناحية أخرى فإن الجمور برى أن العلة لا مكن أن نؤثر في حفظ الموجود بعـد إبجاده إذ أن تأثيرها يتحدد فقط في عملية الإبجاد دون الحفظ والعناية ، واستدلوا على ذلك مدوام البنـّــاء بعد تشبيد البناء له دون أن يؤثر هذا الآخير فيه إن كثيراً أو قليلاً ، والرد على ذلك بسيط وهو أن علة بقاء البناء واستمرار كيانه هي تماسك عناصره و يبوستها لا البنيّاء نفسه ، و إذن فهناك علتان: البناء ويمكن أن يمير عنه على حسب الاصطلاح الأرسطى بالملة الفاعلية ثم تماسك وإذن فالمعلول محتاج دائما إلى علة في إيجاده إذ أنه مكن، ولو استغنى عن العلة فمعنى هذا أنه واجب الوجود وهذا محال . وعلى ذلك فالفعل الذي أردف الجمور إليه سبق العدم ورفعوا عنه خاصية الحفظ والنأثير فى المملول قد اتخذ هنا صفة مخالفة لذلك بعض الشيء ، فهو هنا لا يستلزم سبق العدم بالضرورة لأن الفاعل لا يتملق به صفة الإبجاد وحدها بل أن فعله يتضمن العناية والحفظ للمعلول . ولكننا بهذا نكون قد حملنا مفهوم الفعل ما لا يطيقه لذلك نطلق على هذا الفعل بخاصيتيه الجديدتين الإبداع ، . وإن امتنع إنسان عن أن يسمى دايم الوجود بالغير بناء على اصطلاحه أنه لا يسمى الشيء فعلا دون سبق العدم بعد أن يعلم أن سبق العدم ليس من الفاعل بل إفادة الوجود فيه ، فلا مشاحة معه في الاصطلاح فيصطلح معه على هذا الاسم , المبدع ، (٢) ، .

وجاء فى النلويحات ، فإذا كان شيئًا واجبا بغيره دائمًا وواجبا به وقتا ما ولم يمكن أن يقال للحادث إنه واجب به دائمًا ، فالأول هو أحق بالنسبة إلى الفاعل والمفعولية وإرب لم يسم مفعولا اصطلاحيا فلا مشاحة فيــه

<sup>(</sup>١) وقد تنجد العلنان كما في القالب المشكل للماء ( النلويحات ) .

<sup>(</sup>٧) المشارع والمطارحات . المشرع الحامس .

فلنخترع له اسها وهو الإبداع ، (١) .

والإبداع لغة من أبدع الشيء اخترعه لا على مثال : الله , بديع السموات والارض ، (۲) فالمراد بالإبداع إذن هو إيجاد الشيء لاعلى حسب صورة أو مثال سابق بل وفق إرادة المبدع وعنايته ، وإذن فالقول بالإبداع يتعارض مع مايقرره الافلاطونيون الفائلون باحتذاء الصانع للهاذج الازلية ، وهو يتعارض أيضاً مع ما يفترضه المقليون من ارتباط ضرورى بين العلل ومعلولاتها ما دام تحت تدخل لإرادة المبدع وعنايته .

على أن مطابقة فعل , الإبداع , للفيض النورانى فى الأفلاطونية المحدثة عا محتاج إلى كثير من الفحص والتدقيق .

### ه ـ البسيط والمركب

وهذه قاعدة من أهم القواعدالتي يقوم عليها تشييد البناء الآنطولوجي في مذهب الإشراق. وبينها نجد أن الفلسفة الأرسطية لانقبل مطبقاً الرأى الذي يقرر جواز صدور البسيط عن المركب استناداً إلى أن البساطة جوهرية في طبيعتها فلا تقوم على نآلف عناصر أي لا تصدر عن شيء هو في طبيعته عناصر متآلفة أي كثرة مهما تكن قوة انسجامها أو مزجها ، نجد من ناحية أخرى أن السهروردي يذكر أنه يجوز أن يحدث من مجموع أمور أثر غير الذي يحدث من أفرادها كل على حدة ، ويجوز أن يحصل البسيط من أشياء مختلفة لا بالحقيقة بل بالعوارض ، فإذا تسلطت

<sup>(</sup>۱) النلويحات المرشية .المورد الأول . اانلويح الثالث ، والنلويح الرابع . و الإبداع هو أن يكون وجود شيء عن شيء غير متوقف على غيره أسلا كمادة ووقت وشرط ما ، وهو غير التسكوين المنسوب إلى المادة والإحداث المنسوب إلى وقت وأعلى منهما ، وكل مسبوق بالعدم غير مبدع لحاجته إلى حضور أمم ما مما ذكرنا » .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية ١١٧.

أشعة من أنوار عليا على نور قاهر ما ، فإن بجموع هذه الآشعة مع ذات النور القاهر تكون سببا في إيجاد معلول جديد بسيط ، فالعلة المركبة إذن قد صدر عنها معلول بسيط : , النور القاعر بجوز أن يحصل عنه باعتبار أشعته أمر لا يمائله بل يصدر عنه ما يصدر عن بعض الأعلين باعتبار أنوار كثيرة شعاعية فيه فيصير كجز . للعلة فيحصل من المجموع المعلول مخالفاً له ، ثم المعلول يقبل النور من أشعة أخرى مما قبلت علته وزيادة شعاع من علته فيقع اختلافات كثيرة في القواهر , وبجوز أن يحصل من بجموع أمور غير ما يحصل من أفرادها ، وبجوز أن يكون البسيط حاصلا من أشياء . . (1)

<sup>(</sup>١) حكمة الإشراق \_ المفالة الثانية \_ فصل ١١ \_ س ٣٨١ .

## الفصل الناني الفيض وترتيب الموجودات

تكلمنا عن الواحد وصفاته ونريد الآن أن نتناول خاصية من خصائصه مو وهى كيف يشيد الوجود؟ وما هو الأساس الذى يقوم عليه الفيض النورانى؟ وكيف يتم بناء الوجود من نور الأنوار إلى آخر المراحل الوجودية؟ وما هى الحدود الني ينتهى عندها أثر الواحد الأنطولوجي (١)؟

السلطة الواحد في المسلطة هو أن الواحد الحقيق وهو الواحد من جميع الوجوه \_ أى الواحد في صفاته وذاته \_ لا يصدر عنه من حيث هو كذلك أكثر من معلول واحد وإن كان من الممكن أن يصدر عنه ائنان كانا ، إما نورين وإما ظلمتين وإما أحدهما نور والآخر ظلمة ، فإن كانا نورين وجب أن يتخصصا ليختلفا وأن يكون هذا النخصص بهيئة عارضة نورية أو ظلمانية ويجب أن يكون في مقابل هذين النورين الصادرين جهتان في الواحد . وإذن فسنفترض تركب ذاته ، ولكنها بسيطة فتمتنع الجهتان ، ومن ثم يمتنع النخصيص بين الصادرين فيتشابها وإذن فيمتنع صدور الاثنين معا وإذن فلا يصدر عن نور الانواد الإواحد (٢) .

ويتناول السهروردى هذه المشكلة فى موضع (٣) آخر فيذكر ، ، أن الآمر الوحدانى أثره وحدانى ، فإن الواحد من جميع الوجوه إن صدر عنه اثنان اللا بد من اختلاف ما بين اثنين إما بالحقيقة وإما بعرض ، وإذا اختلف المعلول

<sup>(</sup>١) انتهاء تنازليا ٠

<sup>(</sup>٢) حَكُمَةُ الإشراقُ ، الْقَالَةُ الثَّانِيةِ \_ الفصل الأول .

<sup>(</sup>٣) المشارع والطارحات،المصر م الثالث ، نصل ١٠.

بالمرض فيكون هو قد أفاد العرض الغير المتفق في الاثنين وقد أفاد ذات كل واحد والعرض الذي فيه وهما بالضرورة مختلفا الحقيقة ، فني الجملة لا بد وأن يصدر منه مختلفا الحقيقة ، وإن لم يكن اختلاف الحقيقة إلا في يميزي المشتركين أو المخصص والمتخصص ، وإذا اختلف المقتضى اختلف الاقتضاء ، وإذا اختلف الاقتضاء اختلفت جمة الاقتضاء ، وإذا كان كذلك اختلف في ذابه جهتان ، وقد كان وحدانيا وهذا محال ، ومما يذكر همنا أن اقتضاء أحدهما غير اقتضاء الآخر ، فكيف يكون بحمة واحدة يقتضى شيئاً ولا يقتضيه ؟ وربما يمكنك أن نستبصر أنك بإرادة واحدة لا تتفرع إلى إرادات كثيرة لا يمكن أن تفعل أفاعيل كثيرة . كيف والفاعل الواحد في مادة واحدة بشرايط متفقة لا يجوز أن يفعل فعلا وخلاف ذلك الفعل ؟ والله تعالى أعلم ، ولا يختلف هذا الدليل كثيراً عن الدليل الذي أورده في حكمة الإشراق بل إنه يزيد عليه حين يتكلم عن وحدة الفعل الفاعل الواحد .

۲ — ما طبیعة هذا الصادر الأول ؟ وما مركزه فى الترتیب الوجودى ؟ الصادر الأول نور مجرد وهو الواسطة بین نور الأنوار والموجودات وهدا الصادر الأول لاكثرة فیه أصلا ولا تلحق به المادة من أى وجه ، « فأول ما يجب بالأول شى واحد لاكثرة فیه أصلا ولیس بجسم فیحتاج إلى بدن بل هو نور مدرك لنفسه ولبارته وهو النور الإبداعى الأول ولا يمكن أشرف منه وهو منتهى الممكنات ، (۱) .

وذكر أيضاً فى حكمة الإشراق (٢) ، « ثبت أن أول حاصل بنور الأنوار واحد وهو النور الأكرم والنوز العظيم وريما سماه بعض الفهلوية بهمن ، والدليل على أن أول صادر من نور الأنوار هو هـذا النور الأقرب هو أنه

<sup>(</sup>١) هياكل النور ، الهبكل الرابع . الفصل الثاك .

<sup>(</sup>٢) حكمة الإشراق ، ص ٣٣١ ٪

لو افترضنا صدور ظلة عن نور الأنوار لامتنع صدور شي. بعدها ولتوقف سلسلة الفيض الوجودية ، ذلك لأن الظلمة موات والموات لا يصدر عنه شي. والواقع أيضاً يدحض ذلك ـ أى انقطاع سلسلة الموجودات النورية ـ إذ أن هناك أنواراً مشرقة ، وإذن فليس الصادر الأول ظلمة ، ومن ناحية أخرى لو صدرت ظلمة عن نور الأنوار لافتضى ذلك وجود جمة ظلمانية مذاته تعالى . وهذا مستحيل كما بينا في الفقرة السابقة ، وإذن فالصادر الأول ويسميه المشاؤون عقل الكل أو , العقل الكلي ، كما أورده أرسطو وهو عقل العلك المحيط ويسمه السهروردي في الهياكل والنور الإمداعي ، الأول نسبة إلى صدور الموجودات التي تحته عنه ، وفي حكمة الإشراق , النور الأقرب , وفي التلومحات , المقل الأول , . وكذلك في اللمحات وفي المشارع والمطارحات بوأما في الرسائل الصوفية فإنه يتخذ طابعا رمزيا ؛ فني رسالته الصوفية . أصوات أجنحة جبرائيل ، (١) يسميه و الشيخ ، ، وفي و مؤنس العشاق ، (٢) يسميه و الجال ، مشيرا بذلك إلى مثال الجمال عند أفلاطون ، وهكذا تتعدد الأسماء لمسمى واحد ، واختلاف الأسماء هذا راجع إلى اختلاف مصادر التأثير ؛ فني الكتب التي تقترب من المشائية وتلخصها يسمى الصادر الأول . بالعقل الأول ، وفي الكتب المتأثرة بالنزعة الإشراقية يـسمى د بالنور الأول، ، وأما في الرسائل الصوفة فإن التسمية تتمشى مع القصة التي تتخذ أشخاصها كرموز لنختني وراءها المعانى المراد عرضها .

النور الإبداعى الاول أو الاقرب إلى نور الانوار وهو الذى يسمب أفلوطين العقل الاول أو الاقنوم الاول ويضع فيه المثل الافلاطونية ويجعله

 <sup>(</sup>١) رسالة أسوات أجنعة جبرائيل . ترجها عن الفارسية كوربان وبول كراوس ، راجم الحجلة الأسيوية يوليو ـ سبتمبر سنة ١٩٣٥ س ٨٢ .

 <sup>(</sup>۲) راجع رسالة و مؤنس العثاق > نصرها كوربان في عجلة المباحث الفاسفية ۱۹۳۲ ~
 ۱۹۳۳ س ۳۷۱ ـ ۲۲۳ .

م. ة الوصل بين الواحد والفيوضات التالية ، ويكاد بعض المفسر بن الأفلاطونية المهدئة أن يضيفوا للعقل الأول أو الأقنوم الأول بعض الصفات التي يتصف لها ـ اله احد وأن بجعلوه منتهى درجات الوصول للصوفية وأهل العرفان . وهو لا يختلف عن نور الأنوار من حيث النوع ولا يتخصص بهيئة ظلمانية مستفادة من نور الآنوار إذ أن في ذلك تسلمًا بتعدد جهات نور الآنوار على ما أوردنا ﴿ آنهاً .وينحصر اختلاف نور الأنوار عن النور الأقرب في شدة النورية ، فالأول أشد في كمال التورية من الثانى ، وتسرى هذه النسبة التنازلية في سنسلة الأنوار المجردة التي تصدر بما بلي النور الأقرب ، فكل جوهر نوراني أفل في الكمال. والنورية من الذي يسبقه والذي منه إشراقه ، ذلك لأن . المفيد أتم في درجة الكمال من المستفيد، وتتحدد مراتب الأنوار المجردة الصادرة عن نور الآنوار لا باعتبار الآنوار المستفيدة من إشراقاتها ، ذلكُلَّانهذه القوابلِ أى الأنوار المستفيدة لا تستفيد إلا بقدر ما هي مستعدة لقبوله بطبيعتها ، وإنما تتمين هذه المراتب من الـكمال والنقص للأنوار ببعدها أو قرما من نور الأنوار لأن البعد والقرب يؤثران في درجة النورانية من حيث شدة إشراق الواحد على القريب و نقصها على البعيد .

٤ — ويحصل الفيض دون انفصال جزء ما عن المفيض لآن الانفصال والاتصال من خواص الاجرام لاالانوار المجردة . فدكما أن الشمس تنير الاجسام التي تشرق عليها بدون أن تفقد هى من جوهرها شيئاً كذلك نور الانوار ، ووجود نور من نور الانوار ليس بأن ينفصل منه شىء ، فقد علمت أن الانفصال والانصال من خواص الاجرام ، وتعالى نور الانوار عن ذلك بولا بأن ينتقل منه شىء إذ المنتقل لا يكون جوهرا ، (۱) ، وقد ظن بعض الناس أن الشعاع جسم وذلك باطل إذ لو كان جسما لمكان إذا سدت الكوة بغنة ما كان

<sup>(</sup>١) حكمة ، المفالة الثانية ، الفصل الثانى .

يغيب ، . (١) ويذكر الشارح في موضع آخر ، أن الحكيم الفاضل زرادشت زعم أن أول ما خلق من الموجودات بهمن ثم أرديبهث ثم شهريور ثم اسفندارمذ ثم حرداد ثم مرداد ، وخلق بعضهم من بعض كما يؤخذ السراج من السراج من غير أن ينقص من الأول شي، ورآهم زرادشت أي اتصل بهم واستفاد منهم العلوم الحقيقية ، (٢) .

أى أن سلسلة الفيوضات التى تصدر عن الواحد لا تنخذ طابعاً جسمانيا ، لان نور الانوار غير مركب من أجزاء لينفصل عنه جزء منها ، بل هو واحد بسيط . واحد من جميع الوجوه كما أشرنا . وإذن فالاشعة الصادرة ليست جسمانية ؛ وتسمى الاشعة الصادرة عن نور الانوار والفايضة على النور المجرد بالنور السانح ، وهو نور عارض وهذا النور العارض ينقسم إلى : ما يقوم في الاجسام ، وما يقوم في الانوار المجردة ، وذلك لافتقاره إلى جوهر يقوم به يكون له بمثابه على ، سواء كان نوريا أو غاسقا (٢) . وإذن فحصول الشعاع من نور عقلى عمرض أو بحرد لا يتطلب انتقال مصدر الإشعاع أو انفصال جزء منه ، بل يتطلب فقط شرطا أساسيا ينتظم الوجود النوراني بأسره ، وهو استعداد القابل أي المستعد

<sup>(</sup>١) حَكُمَةُ لِمُشْرَاقِبَةً حَكُومَةً سَ ٢٦١ مَقَالَةً ٣

<sup>(</sup>۲) شارح حكمة الإشراف . راجع أيضا رسالة أسوات أجنعة جبرائيل « إعلم أن الدن سبحانه وتمالى عدة كلات كبرى تنبعت من كلاته النورانية أى من شماع سبها، وجهه السكرى، وبعضها فوق البعض وذلك أنه تنزل من الحق كلة عايا ليس أعظم منها ونسبتها في قدر نورها وتجابها من سائر السكلمات مثل نسبة الشمس من سائر السكواكب، وهذا مراد ما ورد في الحب عن رسول الله إذ كالى : « لو كان وجه الشمس ظاهرا لسكانت تعبد من دون الله » ؛ ومن شماع تلك السكلمة تنبعث كلة أخرى وعلى هذا واحدة بعد الواحدة حتى يكمل عدد تلك السكلان وآخر تلك السكان جبرائيل عليه السلام .

والكلمات الفارسية التي أوردها هي : بهمن ــ النور الأول ، ارديبهشت ــ النار ، أى لم<sup>شارة</sup> إلى العقل وشهريور واسقندارمذ أسماء عقول نورانية وخرداد صاحبالنبات ومرداد صاحب<sup>الماء</sup> (٣) مقال ٢ ، فصل ٧ حكمة .

الإبراق لقبول الشعاع ، ويحصل لهذا القابل إشراق عقلى وهيئة نورانية فى ذاته للاستعداد المفتضى لذلك ، أما المسشرق أى المعطى الشعاع وهو جوهر عقلى شارق ، فى علته جهة تقنضى ظهوره وهذه الجهة ترجع فى سلسلة العلية والمعلولية إلى نور الأنوار وهو المصدر الأول والآخير لحركة الإشراق ، ويقوم إشراق الواحد على مبدأ الخيرية المطلقة ، ويجب أن نميز هنا بين انجاهين للإشراق : الانجاء أو الأسلوب الأول وهو لا يتطلب قابلا أى موضوعا للإشراق ، والانجاه الثانى يتطلب هذا القابل . وإذن فالانجاه الأول بنيّاء يشيد الوجود وبمقتضاه تنظم سلسلة الأنوار المجردة فى نظام تنازلى محكم . فالواحد يصدر عنه النور الأقرب أو مهمن ، وهذا النور الآقرب يصدر عنه النور الثانى وهكذا .

أما الاتجاء الثانى فهو يتمثل في فيض الأشعة السانحة على الأنوار المجردة الموجودة بالفعل في سلسلة الموجودات النورانية وقد يكون لهذه الأشعة أثر بنائي مشيدكما سنبين فيها بعد ، وهذه الأشعة تتمثل في إشراقات إيستمولوجية وأخرى حافظة للموجودات وعاملة على دوام الصالها بنور الأنوار . والموجودات النورية هي عقول الأفلاك عند أرسطو وكذلك عند أفلوطين ؛ وقد تأثر ابن سيناً بهذه النظرية وبما ارتآه أفلوطينمن وضعه لمُسئل أفلاطون في العقل الأول وهو الصادر الأول عن نور الأنوار ، وقد جعل ابن سينا إشراق المعرفة متقدماً على التكوين الوجودى في المرتبة ؛ فتعقل العقل الأول واتجاهه للبدأ الأول هو الذي أوجد العقل الثاني ، وتعقل العقل الأول لذاته بالنسبة للواحد ـ وذلك يقتضى صفة الإمكان إلى جانب الوجوب ـ هو الذي أرجدالفلك المحيطأو البرزخ المحيط كما يسميه السهروردى ، وعلى هذا فالمعرفة سابقة على الوجود ، والسبق هُمَّا لَيْسَ زَمَانَيَا ، ذلك لأن مذهب الفيض يقوم على أساس الصدور الضرورى فى غير الزمان . ودوام إشراقات الأشعة المشيدة والحافظة يجعل حركة التنوير العقلى مستمرة ، وكذلك حركة الإيجاد ، ذلك أن دوام الإشراقات وتجددها

وكذلك الانعكاسات الصادرة عنها يوجد حركة دائمة فى الهيكل الوجودى فليس إذن بنا. الوجود ثابتا بل نحن أمام مذهب حركى يفترض استمراد الإيجاد فى العالم لدوام حركة الإشراق ، ويمكننا أن نسميه مذهب الإيجاد المستمر ولا يمكن أن نقول خلقاً مستمراً ، لآن الإيجاد هنا ليس خلقاً ، إذ هو إيجاد ضرورى لا يتصف بصفة زمانية .

ه ــ تبين لنا إذن أن الإشراق صفة عقاية لا زمانية ولا مكانية فلا تنطبق عليها صفتا الاتصال والانفصال لامتناع وجود حيز ، وهذا الوضع المذهبي يؤدى بنا إلى موقف عقلى محض ويشكك في وجود عالم الاجسام. وهذا مما يقترب إلى حد كبير من موقف أعلاطون بل من المدرسة الروحية حينها تجعل العالم الحسى أوهاما وأشباحا .

وأما مقارنة الاشعة الصادرة من نور الانوار بأشعة الشمس فهى مقارنة بحازية مع الفارق العظيم ، فالأولى عقلية روحية والاخيرة جسمية ، وقد أخطأ القدماء حينها اعتقدوا أن حرارة الشمس لا تنقص بدوام إشماعها ولذلك نقد وقع السهروردى فى نفس هذا الخطأ حينها شبه نور الأنوار من حيث دوام إشراقه دون نقصان بالشمس وإشعاعها إذ أن الثابت فلكيا أن الشمس كجرم سماوى تقل حرارتها بدوام إشعاعها .

وخلاصة القول أننا أمام مذهب عقلى ينتظم سلسلة من الموجودات النورانية ، تتركب فى ترتيب تنازلى ابتداء من نور الأنوار ويصدر بمضها عن بمض صدوراً ضرورياً ، وأساس الصدور أو الإشراق الحنيرية المطلقة .

#### الفصل الثالث

### الكثير والواحد

١ – من الواضح أن استمرار الإشراق أو الفيض على النحو الذي فصلنا لا يؤدى إلى تقرير عالم الأجسام ، سواءكان وجوده حقيقيا أم وهميا لتبرير الواقع المحسوس . وقد أدرك هذا أصحاب المذاهب المثالية والروحية فحاولوا حلولا للمشكلة لا تختلف في مبناها عن إقامة عالم وهمى انقياداً لمطالب الحس الواقعية ولا يخرج تفكير أفلاطون أو أفلوطين أو ابن سينا أو السهروردي عن هذا النطاق . لنحاول إذن أن نتعرف الطريق الخاص الذي سلكه الشيخ الإشراق لإقامة عالم الظلام والكثرة .

عن نور الانوار النور الاقرب وليس فيه كثرة ، لاقتضاء ذلك وجود كثرة في نور الانوار ، وكذلك ليس الصادر عنه برزخا أي جوهراً غاسقاً ، لأن ذلك يؤدى إلى توقف سلسلة الفيض لأن النور لا يصدر عنه ظلام ، وإذن كيف نفسر وجود البرازخ أي الاجسام من الناحية الميتافيزيقية ؟

النور الأقرب له اعتباران: فقدر في نفسه لإمكانه في نفسه بالنسبة للى نور الأنوار ، ثم غنى بالأول لوجوبه به ، فتعقله لفقره ينتج عنه هيئة ظلمانية هي جسم الفلك المحيط ، وتعقله باعتبار غناه ووجوبه بالأول يحصل منه نور بحرد آخر ، وهكذا تستمر سلسلة الإشراقات: فلا يصدر عن واجب الوجود الواحد جسم ، فيجب أن يكون الصادر عنه جوهراً عقليا وهو أعظم جميع المكنات قدراً وشوقا في اقتضاء الوحداني فما انتهى للى الجسم ، وليس إلا أن العقل الأول له ماهية ووجوب بالفير وإمكان في نفسه وهي ثلاثة ، فبتعقله الوجوب ونسبته إلى الأول يوجد عقلا ، ويما يعقل وهي ثلاثة ، فبتعقله الوجوب ونسبته إلى الأول يوجد عقلا ، ويما يعقل

من إمكانه چرما فلكيا و بما يعقل من ماهيته نفساً ، (١) .

ويقول في الهياكل (٢): والنور الإبداعي الأول لا يمكن أشرف منه ، وهو منتهى الممكنات ، وهذا الجوهر بمكن في نفسه واجب بالأول ، فيقتضى بنسبته إلى الأول ومشاهدة جلاله جوهراً قدسيا آخر ، وبنظره إلى إمكانه ونقص ذاته بالنسبة إلى كرياء الأول جرما سماويا ، وهكذا الجوهر القدسي الثاني يقتضى بالنظر إلى ما فوقه جوهراً بجرداً ، وبالنظر إلى نقصه جرما سماويا إلى أن كثرت جواهر بجردة مقدسة عقلية وأجسام بسيطة فلكية ، .

وجاء في حكمة الإشراق و ولما لم يصدر من نور الانوار غير النور الاقرب ، وليس في النور الاقرب أيضاً جهات كثيرة فإن الكثرة فيه ترجع إلى كثرة ما يقتضيه فيفضى إلى تكثر نور الانوار وهو محال ؛ فإن حصل به برزخ واحد ولم يحصل منه نور لوقف الوجود عنده ولم يحصل شي. وليسكذا ،إذ في البرازخ كِثْرة ، وفي الأفراد المديرة . وإن حصل من النور الأقرب أيضاً نور مجرد وَهَكَذَا مِن هذا النور نور مجرد آخر فلم يتأد إلى البرازخ ، ثم ما دام كل واحد نوراً ، فن حيث نوريته لا يحصل منه الجوهر الغاسق ، فلا بد وأن يكون النور الأقرب يحصل به برزخ و نور بجرد ، فإن له فقراً فى نفسه وغنى بالأول ، فله تعقل فقره وهو هيئة ظلمانية له ، وهو يشاهد نور الأنوار ويشاهد ذاته لعدم الحجاب بينه و بين نور الآنوار ، إذ الحجب إنما تكون في البرازخ والغواسق والأبعاد ، ولا جهة ولا بعد لنور الأنوار ولا للأنوار المجردة بالكلية ، فما يشاهد من نور الأنوار يستغسق ويستظل نفسه بالقياس إليه ، فإن النور الآتم يقهر النود الانقص، فيظهور فقره له واستفساق ذاته عند مشاهدة جلال نور الانواد بالنسبة إليه يحصل منه ظل هو البرزخ الأعلى الذي لا برزخ أعظم منه ، وهو

<sup>(</sup>١) اللمحات ، اللمحة الرابعة ، س ١٢٥ مخطوط .

<sup>(</sup>٢) هياكل النور ، س٢٦ .

المحيط المذكور ؛ وباعتبار غناه ووجو به بنور الآنوار ومشاهدة جلاله وعظمته يحصل منه نور مجرد آخر ، فالبرزخ ظله والنور القائم ضوء منه ، وظله إنما هو لظلمة فقره ، ولسنا فعنى بالظلمة إلا ما ليس بنور فى ذاته همنا ، (١) .

٣ — والذى نستخلصه من هذه النصوص هو أن الغنى والفقر هما الوجوب والإمكان، فالطابع المشائى ظاهر واضح، لأن المشائية الإسلامية أقامت فلسفتها على فكرتى الوجوب والإمكان منأثرة فى ذلك بالأفلاطونية المحدثة، فأفلوطين يقيم سلسلة الفيض على هذا الأساس والعقل الأول أو الأقنوم الأول حينها يشاهد الواحد يشعر بنقص بالنسبة إليه لإمكانه بالنسبة إلى ذاته فيصدر عنه الفلك المحيط وبتعقله لذاته باعتبار وجوب وجوده بالأول ينتج عنه عقل نانى وهكذا، (٢).

وكذلك ابن سينا يذكر (٣) , أن المعلول بذاته مكن الوجود ، وبالأول واجب الوجود ( ووجوب وجوده بأنه عقل ) وهو يعقل ذاته ، ويعقل الأول ضرورة فيجب أن يكون فيه من الكثرة معنى عقله لذاته ممكنة الوجود فى حد نفسها وعقله وجوب وجوده من الأول المعقول بذاته ، وعقله الأول . العقل الأول يلزم عنه بما يعقل الأول وجود عقل محته وبما يعقل ذاته وجود صورة الفلك الأقصى وكالها وهى النفس ، وبطبيعة إمكان الوجود الحاصلة له المندرجة فى تعقله لذاته وجود جرمية الفلك الأقصى المندرجة فى جملة ذات الفلك الأقصى بنوعه ، وهو الأمر المشابك للقوة ، فيما يعقل الأول يلزم عنه عقل وبما يختص بذاته على جهتيه ، الكثرة الأولى بجزأيها : أعنى المادة والصورة ، والمادة بتوسط الصورة ومشاركتها . ، وكذلك ، وأنت تعلم أن همنا عقولا و نفوساً بتوسط الصورة ومشاركتها . ، وكذلك ، وأنت تعلم أن همنا عقولا و نفوساً

<sup>(</sup>١) حَكُمَةُ الإشراق ، س ٣٣٤ .

<sup>(</sup>٢) التاسوعات ، رسالة الأثانيم الثلاثة . 🦯

<sup>(</sup>٣) النجاة ، س ٧٧٧ .

مفارقة كثيرة ، فحال أن يكون وجودها مستفاداً بتوسط ما ليس له وجود مفارق . . إن المعلول بذاته ممكن الوجود ، وبالأول واجب الوجود ورجوب وجوده بأنه عقل وهو يعقل ذاته ويعقل الأول ضرورة ، فيجب أن يكون فيه من الكثرة : (١) معنى عقله لذاته ممكنة الوجود ، (٢) وعقله وجوب وجوده من الأول ( المعقول بذاته ) ، (٣) وعقله الأول . وليست الكثرة له من الأول فإن إمكان وجوده أمر له بذاته لا بسبب الأول بل له من الأول وجوده وجوده .

وإذن فقد اتضع تطبيق فكرتى الوجوب والإمكان على السلسلة الوجودية الصادرة من نور الأنوار سواء عند أفلوطين أو ابن سينا أو السهروردى . ولكن مصدر الإمكان لا يزال غامضاً ، فكيف يصدر ما هو مكن عن الصادر الأول أو النور الاقرب مع أن الصدور ضرورى اقتضاه كمال المبدأ الاول. كما تفيض الاشعة عن الشمس؟

وفى مذهب يقوم على الصدور الضرورى لا يوجد تبرير مقنع لفكرة الإمكان. إذ يوجد فى المعلول الأول ثالوث (٢) لا يأنيه من الواحد. ولا يمكن أن نقبل النصوير الآدبى الذي يقدمه أصحاب مذهب الفيض حيبا يتكلمون عن نظر الصادر الأول لذاته وللواحد، فما دام الصدور ضروريا فلا يمكن أن يصدر عن العقل الأول ما هو يمكن مهما قيل فى درجة كال النور الأقرب بالنسبة لنور الأنوار. وأمر آخر وهو أن الإمكان فى ذاته فكرة عقلية بحضة، أما نقابل

<sup>(</sup>١) النجاة ( ٥٠٠ ـ ٩٠٠) الشفاء ، المفالة الماشرة ٩٩٠ .

<sup>(</sup>۲) راجع كارادى فو: ابن سينا ، س ۲٤٧ حيث يقول « ولكننا لارى كيف يمكن أن تسكون أوجه المعرفة المختلفة التي تنسب للعلة الأولى وللمقول الصادرة علما ، كيف يمكن أن يكون فعل المعرفة هذا وحده سببا في إيجاد أجام ونفوس للموجودات الفلكية » . راجم أيضا ، كوربان : مجلة المباحث الفلسفية ص ٣٧١ سنة ١٩٣٣

المادة مع الإمكان فهو تقابل الصفة مع الموصوف ، وقيام الإمكان كفكرة عقلية في الذات ليس مبرراً كافياً لإيجاد الجسم على الرغم من أن التعقل في مذهب الفيض أساس الإيجاد وهو الإشراق ، والإشراق ليس من نتائجه الإمكان أو المادة . وأيا ما قلبنا الآراء فإن وجود الاجسام يظل بدون تبرير معقول ، إذ لا سند له من المذهب أو من الإشراقات الصادرة .

ع \_ و الاحظ أن المعلول الأول له الاث جهات : يصدر عنه العقل الثانى ، ونفس الفلك المحيط والفلك المحيط نفسه \_ وقد أشار أفلوطين إلى هذا وكذلك ابن سينا وأورده السهروردى فى معظم كتبه ، ولكنه فى حكمة الإشراق يتخذ موقفا غير ثابت فهو تارة يشير إلى الثالوث الصادر عن النور الأقرب وطورا يكتنى بذكر العقل الثانى الصادر عنه والفلك المحيط كأن العقل الثانى هو عقل الفلك المحيط . ويبدو هذا القلق كنتيجة لتفسير ابن سينا فى النجاة (١) للنفس الصادرة وجرم الفلك المحيط على أنهما علة صورية وعلة مادية أو صورة وهيولا ، والسهروردى يرفض فكرة الصورة والهيولا ويهاجها مهاجمة شديدة فى كتابه حكمة الإشراق ويستعيض عن الهيولا بالمادة المطلقة (١) .

م ــ تبین لنا أن العقل الأول هو الصادر الأول عن نور الأنوار وعنه
 یصدر العقل الثانی وعن الثانی یصدر الثالث ، فإلی أی حد تقف سلسلة الفیض ؟

تنخذ الأفلاطونية المحدثة هذا الموقف وينتهى عندها الفيض إلى العقل الفمال، وكذلك يفعل الفارا في وابن سينا و تلاميذهم وهم القائلون بنظرية العقول العشرة. فا تفصيل هذه النظرية ، وما علاقتها بموقف السهروردي في إقامته لعالم النور؟

<sup>(</sup>١) النحاة س ٧٧٧.

Prima materia. (\*)

## ِ الفصل الرابع نظرية العقول العشرة

إلى أى حد قبل السهروردى نظرية العقول العشرة ؟ ثم كيف تأثر بها ؟ واللإجابة على هدذا السؤال نجب أن نعرض أولا لتاريخ المشكلة وأصولها في المذاهب السابقة على الإشراقية .

١ ــ وهذه النظرية وضعها الفارابي ، وقد أسندت خطأ إلى أرسطو و مُكننا أن نعثر على بمض الأسس التي قامت علمها عند أفلاطون مثلا ، فنظريته في النفس يمكن أن تـكون أساسا أو حافزاً للقول بالنفس الـكلية أو العالمية ، والقول بالنفس الكلية موجود أيضا عند أرسطو الذي جمل لكل فلك من الأفلاك وكوكب من الـكواكب نفسا خاصة ؛ ويمكن أن نجد أيضا مصدرا لهذه النظرية في نظرية الأفلاك الأرسطية وحركاتها ؛ والكننا لا نستطيع أن نذهب إلى حد بعيد في تقرير أوجه الشبه بين موقف أرسطو من الله والـكواكب وموقف أصحاب نظرية العقول العشرة من الواحد والصدورات ، ذلك لأن الله حسب أرسطو موجود ضروري وكذلك هذه الكواكب والأفلاك ، فإنها موجودات ضرورية ، مما أدى بفلاسفة المسلمين إلى الاعتقاد بأن فلسفة أرسطو تؤدى إلى الشرك بالله ، لأنها تجعل من نفوس الأفلاك والكواكب موجودات ضرورية إلى جانب الله ؛ على أنه يجب أن تنضاءل هذه الموجودات حتى لا تساوى الله فى الوجود ،وهذا ما حدا بالفارابي وابن سينا إلى اعتبار الله الموجود الواحد الضرورى وما عداه فهو مكن . وذلك انسياقا مع التيار الأفلاطونى الحديث الذي يقوم على مبدأ خطير يناقض الأرسطية ، وهو تقسيم عالم الموجودات إلى ضرورى وممكن ، ذلك النقسيم الذي ألزم الفارا بي وابن سينا نفسيهما به كأساس لنقسيم الوجود .

وسنرى فيما بعد أن هذه الموجودات الممكنة تتلاشى وذلك حينما انتهى تيار التأليه المطلق إلى مداه ، أعنى حينها تأكد هذا التيار وكان من نتائجه أن ننى الفلاسفة أى موجود سوى الله ، والتعبير عن هذا الموقف فى نظرية وحدة الوجود , لا موجود إلا الله ، .

٧ ــ على أن هؤلاء الذين تمرضوا لنظرية العقول العشرة لم يعتقدوا أنهم يضعون نظرية تخالف المبادى. الأرسطية ، بل على العكس كانوا على يقين تام بأنهم يتمشون مع أرسطو ولا مخالفونه في شيء ؛ وأما مصدر هذا الوهم الخاطيء فهو أنهم قد تلقوا الارسطية مشوبة بالافلاطونية المحدثة . ومن أصدق الادلة على ذلك كتاب الألوهية أو أثولوجيا أرسططاليس وقد تلقاء العرب على أنه لارسطو وواقع الامر أنه منحول وأنه مقتطفات من التاسوعات الافلوطينية ، أى أنه عرض صحيح لنظرية الصدور الأفلوطينية (١) ، ثم كتاب التفاحة وهو الأساس ؛ وكذلك كتاب العال أو المبادى. الإلهية ، وقد نسب خطأ لارسطو وأذاع جيوم دى موربك أنه لديو نسيوس الاريو باغى ، والحقيقة أنه مقنطفات من « مبادى. اللاهوت ، لا بروقلس أحد أتباعُ الافلاطونية المحدثة (٢) . ونخرج من هذا إلى التسليم بأن التراث الهليني الذي كان منداولا في منطقة الشرق الآدتى قد انتقل إلى الثقافة الإسلامية عزوجا بالثقافات الدينية المختلفة المنداخلة ، وأننا لإذا أردنا أن نحدد أصول مشكلة كشكلة العقول العشرة مثلا فلا نرى محيصا من أن نلتى ضوءًا على هذا الخليط . ولاشك أن الأفلاطو نية المحدثة ضلماً كبيراً فى تـكوين هذه النظرية ، فقد قال أفلوطين بصدور العقل الأول عن الواحد وأوضح في الرسالة الرابعة , الآقانيم الثلاثة ، وهي الواحد والعقل والنفس ،

<sup>(</sup>١) تاريخ الفلسفة في الإسلام ــ دى بور ص ٣٠ .

<sup>(</sup>٣) واجع تاريخ الفلسفة الأوربية فى العصر الوسيط ، كرم س ٥١ .

وأبان عن تسلسل الموجودات فى صدورها عن الواحد ، إلا أنه لم يعين عدد المعقول الصادرة ـ وإلى جانب الأفلاطونية نجد نظرية الصابئة فى تأليه الكواكب السبعة ، وكذلك موقف المزدكية فيا يختص بعبادة القديسين القدماء الخسة الذين تألف منهم الارض المنيرة (١) ، وكذلك أيضا ما يذكره الما نوية خصوصا فى مسألة الصدور ، وعن المانوية والمزدكية أخذ الإسماعيلية والقرامطة نظريتهم فى الصدور (النور المحمدى). ويمكن أن يعد هذا المصدر الإسلامى ذا أثر كبير فى تكوين نظرية الصدور عند الفارابي الذي اعتقد أن هذه النظرية ـ التي تجعل بينالله والموجودات أوساطا علوية ، والتي تجعل من الله خالقا معنيا بشئون العالم ـ توفق إلى حد كبير بين التعالم الإسلامية والمذهب الارسطى الذي يصور الله تصويراً ينقصه الطابع الديني الحار الذي نلس أثره فى القرآن (٢) .

وقد تابع ابن سينا (٢) الفارابي في هذه النظرية وتناولها بالعرض والتفصيل ولم يزد عليها شيئاً ذا خطر ، حتى أن ابن سينا في تصوفه الإشراق كان متأثراً إلى حدكبير بنفس النزعة التي نجد أصولها عند الفارابي والتي انتهت إلى ابن مسرة

Cumont: Recherches sur le Mazdéisme, P. 49.

La place d'Alfarabi, Madkour p. 103 · (7)

<sup>(</sup>٣) نظرية ابن سينا في الفيض ، راجع النجاة وأيضاً Carra de Vaux, La فقة الوجود الواحد ، يصدر عنه عقل خالس وهو المعلول الأول تصدر نفس وجسم الفلك (الححيط) الذي يحيط بالعالم وعقل ، ومن هذا العقل تصدر نفس وجسم السكو كب الأكثر بمدا وهو زحل وعقل نالث ومن هذا العقل الثاث تصدر نفس وجسم السكوك القريب وهو المشترى وعقل رابع وهو عقل السكوك الذي يلى المشترى في نظام السكواك ، ويستمر التسلسل على هذا النظام . . . ومن عقل السكوك الأخير وهو العقل الفعال ، ومن العقل المعال ، ومن العقل المعال ، ومن العقل المعال ، ومن العقل يصدر العالم الأرضى . . .

الأندلسى (1) وابن سبعين (٣) وتبلورت عند الشهاب السهروردى ، وانتهت في أوجها عند محيى الدين بن عربي. (٢) ويمكن أن تعد نظرية العقول العشرة نظرية إسلامية صاغها فلاسفة الإسلام استناداً إلى خليط من مصادر مختلفة أفلاطونية وأرسطية وأفلوطينية وفارسية الخ. .

٣ ــ ولم يكن شهاب الدين السهروردى من غير شك بعيداً عن هذا المحيط الذي يموج بالفلسفة الأرسطية الممزوجة بالأفلاطونية المحدثة وقد تبين لنا في مستهل البحث أنه قد تتلمذ على مجد الدين الجيلي أستاذ الفخر الرازى ومجد الدين هذا قد درس أرسطو.

وقد تبين لنا من دراسة كتب السهروردى خصوصا اللمحات والمطارحات والتلويحات أنه قد درس الأرسطية دراسة عميقة حتى أنه ينتقد المنطق الأرسطى خصوصا فى نظرية التمريف (١) وفى موقفه من الهيولا والصورة وهما المبدآن اللذان يقوم عليهما العلم الطبيعى عند أرسطو ، وهو يذكر أن بعض كتبه كالتلويحات تلخيص للمذهب الأرسطى على الصورة التى وصل بها إلى الإسلاميين . وقد أوردنا عبارة الدوائي شارح هياكل النور عن أن السهروردى كان يجارى المشائين فى كثير من مسائلهم . كل هذا يعطينا فكرة واضحة عن مدى انصاله الوسط الأرسطى وكيف أنه قد درس المذهب المشائى كما يذكر فى مقدمة حكمة الإشراق وكذلك فى الهياكل إذ يقول إنه ، كان كثير الذب عن طريقة المشائين أصاب الحكمة البحثية إلى أن هداه الله إلى الحكمة الكشفية وهى طريقة أهل الإشراق والذوق ، أى أنه نهج نفس المنهج الذى سلمكه الغزالى من قبل من

<sup>(</sup>١) ابن مسرة ، دائرة المعارف الإسلامية ، الملحق س ٩٢ .

<sup>(</sup>٢) راجع المجلة الأسبوية سنة ١٨٥٣ م الرسائل الصقلية .

 <sup>(</sup>٣) فيما يختص بمحبى الدين بن عربى وفلسفته الصوفية راجع: أبو العلا عفيني « الفلسفة الصوفية عند محبى الدين بن عربى »

<sup>(1)</sup> حَكُمة الإشراق ، القدم الأول .

حيث بدئه بانتحال موقف عقلى خالص ودراسته لمذاهب الاقدمين ثم انتهائه إلى مذهب أهل الذوق. ويوضح لنا الغزالى هذه التطورات في كتابه و المنقذ من الضلال و إلا أن الفارق الأساسى بين الغزالى والسهروردى هو أن الأول كان يقصد من دراسته لمذاهب الاقدمين الدفاع عن الدين في وجه الفلاسفة الإلحاديين وواضح أن السهروردى كان دارسا للفلسفة ومتصوفا يستهدف الحقيقة لا الدفاع عن الدين . كذلك وقف الغزالى عند حد التصريح عن انتهائه إلى طريقة أهل الكشف ، أما السهروردى فقد أشار إلى هذه الطريقة وأوضح أصولها في ثوب رمزى خصوصا في رسائله الصوفية وكرسالة الطير، وومؤ نس العشاق، ووأصوات أجنحة جبرائيل ، وولفات موران ، وغيرها من رسائله المختلفة . وقد كان موقف السهروردى من نظرية العقول العشرة موقفاقلقا ، فهويؤيدها في بعض كتبه مثل اللمحات والثلو يحات و لكنه ينقضها في حكمة الإشراق ويقف موقفا قلقا في رسائله الصوفية في وأصوات أجنحة جبرائيل ، مثلا ينقد النظرية أولا ثم يقبلها ثانيا :

انتناول إذن موقفه في مؤ الهاته الرئيسية :

#### (١) اللمحات:

والعقل الأول . . بتعقله للوجوب ونسبته الأول يوجب عقلا . . ثم العقل الثانى فيه الجهات الثلاثة فيقتضى عقلا آخر وفلكا هو فلك الثوابت ونفسه ، ومن العقل التاسع الذى أوجب وجود فلك القمر ونفسه عقل عاشر هو العقل الفعال الفايض على العالم العنصرى (١) . .

#### (ب) النلويحات :

و وإذ لا يصدر عن الحق الأول إلا واحد ، فإن استمرت السلسلة في اقتضاء الواحد فلا ينتهي إلى الجسم أبدا ولا يوجد ، و لكنه قد وجد فلا بد من وقوع

<sup>(</sup>١) اللمحات س ١٢٦ .

كَثْرة في واحد . وأيضاً لا تصدر الأفلاك كلما عن عقل واحد . وأخيرا إذ علمت أن لكل معشوق آخر ، فليس إلا أن المعلول الأول له إمكان من نفسه ووجوب بالأول ، ويعقل الاعتبار بن وذاته ، قالوا : فلتعقله لوجوب وجوده ونسبته إلى الحق الأول يقتضي أمرا أشرف وهو عقل آخر ، وبتعقله الإمكانه من نفسه أمرا آخر هو جرم الفلك الأقصى إذ الإمكان أخس الجهات فيناسب المادة ، وباعتبار تعقله لماهيته نفس هذا الفلك المحرك ( والشوق إليه ) ثم من الثانى بالتثليث أيضا عقلا وفلك الثوابت ونفسا . ومن الثالث عقل وفلك زحل ونفسه وهكذا إلى أن تتم الأفلاك التسعة . والعقل الماشر باعتبار تعقل إمكانه بحصل منه الهيولا المشتركة التي للمناصر ، وباعتبار تعقل ماهيته صورها وباعتبار نسبة الوجوب إلى المبدأ نفوسنا الناطقة . وإنما ذلك بمعاونة الأجرام السهاوية المناسبة ، باشتراك كلها في حركة دورية ، لاشتراك العنصريات في مادة واحدة . . والحكماء المتأخرون لما تبينوا إمكان التكثر أخذوا على أقل ما يمكن وهو عشرة غير جازمين بامتناع أكثر منهـا ، ولم يفصلواكثيرا بنا. على مكنة التفصيل لمن له قريحة ... <sup>(1)</sup> ...

. . . لكل فلك معشوق كما عرفت ولا يعشق ما لا تعلق له معه بالعلية ، فلا بد من الترتيب . والحق ما أشار إليه المعلم الأول من كثرتها . وكان عند كثير من المتقدمين لكل نوع من الأنواع الجرمية مثال وصورة قايمة لا في مادة هي جوهر عقلي يطابق المعنى المعقول من الحقيقة وريما احتجوا بالإمكان الأشرف ، وقالوا هذه الأنواع أصنامها وهي رسم منها وظلالها وبانفاقهم للعقول كثرة وافرة . . . . (٢) .

<sup>﴿ (</sup>١) الناويحات ، المورد الناني ــ الناويح الثالث .

<sup>(</sup>٢) النلويح الثالث ، المورد الثاني .

ومعني هذا أنه يعرض نظرية العقول العشرة كما وضعيا الحبكماء المتأخرون ويتدارك فيقرر أن العقول ـ في الحقيقة ـ زيادة عن عشرة ، ولكن الحكما. اكتفوا بعشرة وتركوا التفصيل لمن تمكُّنه قريحته من إدراك هذه الكثرة ، أى أنه يتخذ موقفاً قلقاً ، فبينها هو يقرر أن العقول عشرة في النصوص السابقة إذا به يشكك في هذا التقرير في النص الآخير وبرى أن هناك إمكاناً لإدراك أكثر من عشرة عقول ثم يجمع بين الموقفالمشائى والموقصالافلاطونى الخالص. مما يدل على إدراكه للمذهب الأفلاطونى الأصيل فى جملته إذ أن ابن سينا وأتباعه من المشائين الإسلاميين جعلوا العالم المثالي في العقل الأول الصادر عن الواحد وذلك تمشيأ مع أفلوطين(١) . أما السهروردى فإنه يتكلم عن عالم مستقل للشل ويذكر أن الحكماء المتقدمين قالوا به وهو يقصد أفلاطون ؛ ويرى أن أصحاب القول بالمثل يعتبرون أن لكل نوع جرمى مثالًا في عالم المثل ، ومعنى ذلك أن هذه المثل كثيرة لتكثر أصنامها في عالم الأجرام ، وهذه المثل هي الأصول الحقيقية للموجودات في مذهب أفلاطون ، كما أن العقول هي الأصول والوسائط التي يقوم علمها الوجود في مذهب الفيض ومعنى ذلك أنه على حسب مذهب أفلاطون يجب التسليم بأن العقول كثيرة وليست عشرة لأنها هنا تعتبر مثلا للموجودات الجسمية .

وقد يعترض البعض على قبول السهروردى لنظرية العقول العشرة فى التلويحات بأن هذا الكتاب مخصص لعرض المذهب المشائى عرضاً أميناً وقد ظن المؤلف أنه إنما يلخص آراء أرسطو ومنها هذه النظرية . ولكن كيف نستطيع أن نفسر موقفه فى رسائله الصوفية الإشراقية التى ابتعد بها كثيراً عن أرسطو و نظرياته؟

 <sup>(</sup>۱) يضم أفلوطبن المثل في الأفنوم الثاني على أنها مجرد أفكار ومعانى قائمة به وليست قائمة بذاتها وبذلك يتفادى المشكلات الأفلاطونية واعتراضات أرسطو عليها .

(ح) الرسائل الصوفية:

و أصوات أجنحة جبرائيل ، (1) حيث يقول : وثم سألته كيف يتعلق مؤلاء الشيوخ بك؟ فأجاب : اعلم أن الشيخ الذي يحمل سجادته على صدره هو أستاذ ومربي الشيخ الثاني الذي يجلس إلى جانبه ، وقد أثبت اسم الشيخ الثاني على جريدته ، وهكذا الثاني بالنسبة إلى الثالث والثالث بالنسبة إلى الرابع حتى وصل إلى " . أما أنا فإن الشيخ الناسع أثبت اسمى في جريدته وأعطاني الخرقة والتعليم ، .

وهذا النص يعرض لنظرية العقول العشرة بطريقة رمزية تقرب إلى حد كبير من الطريقة التي يعرض بها أفلوطين (٢) كلامه عن الأقانيم في د الناسوعات ، فالشيخ في هذا النص يرمز إلى العقل د والجريدة ، معناها د الوجود ، وأما د الخرقة ، د والتعليم ، فهما رمزا الصوفية . أي أن الفيض ينتهى إلى العقل العاشر وهو هذا الشيخ الذي يحكى عن نفسه قائلا د إن الشيخ الناسع أثبت اسمى في جريدته ، وإذن فعدد العقول عشرة هنا . وفي موضع (٦) آخر من رسالة د أصوات أجنحة جبرائيل ، يقول : د وآخر تلك الكلات جبرائيل عليه السلام . . . ومن آخر الكلات الكبرى نظهر كلمات صفرى من غير حد على ما أشير إليه في الكتاب الرباني بقوله : د ما نفدت كلمات الله ، وقال د لنفد البحر ما أشير إليه في الكتاب ربي ، (١) جيمها خلقت من شعاع تلك الكلمة النيهى في مؤخرة قبل أن تنفد كلمات ربي ، (١) جيمها خلقت من شعاع تلك الكلمة النيهى في مؤخرة

<sup>(</sup>۱) أسوات أجنحة جبرائيل . ترجمة عبد الرحمن بدوى عن الفرنسية . وكوربان عن الفارسية . النص الفرنسي في الحجلة الآسيوية عدد يوليو ــ سبتمبر سنة ١٩٣٥ والعربي في مضحيات قلمة في الإسلام » .

<sup>(</sup>٢) راجع الرمزية : Symbolism عند أنلوماين ، دائرة ممارف الدين والأخلاق .

<sup>(</sup>٢) أصوات أجنعة جبرائيل س ١٥١

<sup>(</sup>٤) « قل لو كان البحر مداداً لـكليات ربى لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربى . . . > الكية رقم ١٠٩ سورة الـكيف .

طائفةالكاماتالكبرىالمذكورة كماوردفىالتوراة وخلقت أرواح المشتاقيزمن نورى. . وهذا النور ليسغير دروحالقدس، ، و مذا المعنى أيضاً ما نقل عن سلمان الني إذ قال له أحدهم : ويا ساحر ، قال : لست بساحر إنما أنا كلمة من كلمات الله. ويشير هذا النص إلى أنه تصدر عن العقل العاشر موجودات لاحد لها لا تقع تحت حصر ، وهذا ما يذهب إليه الإسلاميون الارسطيون . أدركنا إذن مبلغ تأييد السهروردى لنظرية العقول العشرة وكيف أنه يقبلها فى التلويحات وفى أصوات أجنحة جبرائيل وقد كان يمكن أن نجد له عذراً فيها أورده فى التلويحات كما ذكرنا إذ أنها تلخيص للمذهب الارسطى ، ولكن كيف يستقيم هذا مع ما ذهب إليه كوربان (١) من أنه كما يقول السهروردي نفسه ، بجب أن نقرأ كتبه قراءة منهجية فلا نتناول حكمة الإشراق إلا بعد المشارع والمطارحات ولا نقرأ هذا الآخير إلا بعد قراءة التلويحات . كيف نفسر هذا مع أن المهروردي يهاجم نظرية العقول العشرة في الألواح العمادية ، يقول , والمتأخرون برون أن عدد العقول عشرة ، تسعة منها هي التي تدبر الأفلاك التسعة على الترتيب وواحد للعالم العنصرى ، والحق أنها كثيرة جداً كما ورد فى الننزيل معنى . وما يعلم جنود ربك إلا هو ، (٢) وقوله تعالى , ويخلق ما لا تملمون ، (٦) والألواح سابقة على جميع كتبه ، إذ من الثابت أنه ألفها كما رأينا في المقدمة لقلج أرسلان أي في عهد شبابه الأول ، وليس صحيحاً الجزم بأنه لم يكن على دراية بمذهب أرسطو ﴿ المنحول ﴾ في العقول العشرة إذ أنه يقول في هذا النص ﴿ والمتأخرون يرون أن عدد العقول عشرة ، ثم كيف نفسر موقفه الذي أشرنا إليه في أصوات أجنحة جبرائيل ، والذي يؤيد فيه القول بنظرية العقول العشرة ، وهذا مع أنه

<sup>(</sup>١) راجع المجلة الآسيوية ، يوليو \_ سبتمبر سنة ١٩٣٠ .

<sup>(</sup>٢) آية رقم ٣١ سورة المدثر .

٣٤) آية رقم ٨ سورة النجل .

من الثابت حسب تصنيف ماسينيون (۱) لكتب السهروردى أن هذه الرسالة مع معظم رسائله الصوفية الصغيرة قدوضعت فى عهدالشباب أى فى الفترة التى صنف فيها الآلواح العمادية تقريبا . وإذن فا الذى يفسر لنا هذا الموقف القلق ، الذى يتذبذب بين أرسطية إسلامية وإشراقية صوفية تهدم رسوم الوجو المحدودة وتصوغ عالما لا نهائيا من النور والظلام . وحتى هذا الموقف الإشراقي الجديد لا يتفق مع نظرية تجعل الوصول هدفا أسمى لتكثر الوسائط وتعددها وعدم تحديدها مما يثير صعوبات أمام الواصل الذى لا يستطيع اجتياز وسائط لا متناهية بقدرته الإنسانية .

والوصول يعتمد على قوة النفس ذاتها ، وأن حب الإنسان الصاعد لا يقابله حب نازل من لدن الله ، وذلك لدى أفلوطين والإشراقية . والواقع أنه لن يكون الصال إلا بتنزل من الله و تفضل ، لأنه هو الذى يستطيع عبور المسافة اللامتناهية التى تفصل بينه وبين النفس ، أما النفس فلا تستطيع ، ولكن هذا التفضل يفترض في الله إدراكا وإرادة وأفلوطين ( والإشراقيون أيضاً ) يرفضون هذا الافتراض ، والقول بإمكان الوصول إلى الله بقوتنا الذاتية يلفى نلك المسافة اللامتناهية ، فيجعل الواحد ومعلولاته في جنس واحد ، يكوفرين كيعل المعلولات مظاهر للواحد قنقع في وحدة الوجود ، وأفلوطين يرفضها كذلك ، (٢)

وإذن فقد تبين لنا أن هذا الموقف يعرقل صلة الواصل بمعشوقه ، والإشراقية مذهب أساسه وهدفه والوصول ، وهذا إشكال عقلي واعتراض منطق ، يرد عليه السهروردى بأن مذهبه لا يخضع الأساليب المنطقية بل لدواعى الحدس الصوفى والمعرفة الذوقية وأن الذى لم يصل إلى هذه المرحلة لا يستطيع

<sup>(</sup>١) راجع الفصل الرابع \_ الباب الأول \_ الفسم الأول .

<sup>(</sup>٢) تاريخ الفلمفة اليونانية ، يوسف كرم : س ٢٩١ ــ الطبعة الثانية .

أن يستبطن النصوص الإشراقية ولا أن يفهم المدلول الروحى للرمز ؛ ولكن إلى أى حد يُسمح للصوفية بأن يحتموا وراء الرمز مع محاولتهم إقامة نظرياتهم الصوفية على أسس فلسفية ؟

#### د ــ هياكل النور :

أما في وهيا كل النور ، (1) فإنه يعرض لنظرية الفيض وصدور الآقانيم ، ولكنه يمين بالتفصيل عدد العقول الصادرة أو الآنوار القاهرة كما يسميها ، وتنتهى العقول عند العقل الفعال ، يقول (٢) : وومن جملة الآنوار القاهرة أبونا ورب طلسم نوعنا ومفيض نفوسنا ومكلها بالكمالات العلبية وهو روح القدس المسمى عند الحكماء بالعقل الفعال ، وكلهم أنوار بجردة إلهية ، والعقل الأول أول ما ينتشى و به الوجود ، وأول من أشرق عليه نور الآول ، وتكثرت العقول بكثرة الإشراق وتضاعفها بالنزول ، والوسائط وإن كانت أقرب إلينا من حيث العلية والتوسط إلا أن أبعدها أقربها من جهة شدة الظهور وأقرب الجميع نور الآنوار ،

ولم يذكر فى هذا الفصــل نصا آخر يفصل فيه ترنيب العقول الأرسطية بدليل أنه يسمى الصادر الأول بالعقل الأول وينتهى إلى العقل الفعال وهو مصطلح مشائى ؛ وكذلك يذكر (٣): , فأول ما يجب بالأول شى، واحد لا كثرة فيـه أصلا وليس بحسم فتختلف فيه هيئات مختلفة ولا هيئة فيحتاج إلى محل ، ولا نفس فيحتاج إلى بدن بل هو نور مدرك لنفسه ولبارته وهو النور الإبداعى الأول لا يمكن أشرف منه ، وهو

<sup>(</sup>١) الهيكل الرابع ، الفصل الثالث ·

<sup>(</sup>٢) هياكل النور ، ص ٢٨

<sup>(</sup>٣) هياكل النور ، س ٢٦ .

منهى المكنات، وهذا الجوهر بمكن فى نفسه واجب بالأول، فيقتضى بنسبته إلى الأول ومشاهدة جلاله جوهرا قدسيا آخر وبنظره إلى إمكانه ونقص ذاته بالنسبة إلى كبرياء الأول جرما سماويا، وهكذا القدسى الثانى يقتضى بالنظر إلى ما فوقه جوهرا بجردا، وبالنظر إلى نقصه جرما سماويا، إلى أن كثرت جواهر بحردة مقدسة عقلية وأجسام بسيطة فلمكية، أى أنه يذكر العقل الثانى فى هذا النص، وهذا يؤيد إلى حد ما تأثره بنظرية العقول العشرة . كذلك نرى أنه بينما يسمى الصادر الأول عقلا فى الهياكل يسميه النور الأقرب أو الأعظم فى حكة الإشراق حيث يهاجم فظرية العقول العشرة مهاجمة قاطعة .

ويذكر الدوانى (١) فى شرحه على الهيكل الرابع أنه ربما كان السهروردى يقصد بروح القدس العقل العاشر وأنه أى الدوانى يرجح ذلك لآن السهروردى كثيرا ما يساير المشائين يقول (٢) . . . . . إن ماذكره من أن روح القدس المسمى بالعقل الفعال هو رب النوع الإنسانى مخالف لما يشعر به المتأخرون من أتباع المشائين فإنهم يجعلون روح القدس والعقل الفعال عبارة عن العقل العاشر الذى هو علة وجود الهيولى الأولى للعناصر بذانه وبو اسطة الاستعدادات الحاصلة من الحركات الفلاكية للصور الفايضة عليها ، ولكنه المؤيد بإشارات أهل الإشراق ، وهذا هو الظاهر من وصفه المذكور وهو قوله أبونا ورب طلسم نوعنا ، ويحتمل احتمالا مرجوحا أن يكون مراده العقل العاشر عاشاة مع المشائين فإنه قد تسامح فى بعض المواضع بالمماشاة معهم ، وفى هذا النص أطلق السهروردى تسمية جديدة على العقل العاشر وهو ، رب النوع الإنسانى ، مع أن العقل العاشر أكى عقل فلك القمر هو مفيض الصور بمساعدة الافلاك وهو علة وجودالهيولى .

<sup>(</sup>١) الدواني ، شارح هياكل النور .

<sup>(</sup>۲) شرح هياكل النور ، مخطوط المسكننية البلدية ، بالاسكندرية تحت رقم ۱۷۲۱ / ج (۱۱ السمروردي)

والواقع أن التسمية الآخيرة تتميز بالطابع الإشراق فوجود المادة فى المذهب الإشراق لا يستند إلى أساس إيجابى إذ أن المادة وهى الظلام و لاوجود بالنسبة للنور ، والذى يهمنا أكثر من أى شيء هو وجود الإنسان ، لان هذا الوجود يعد نقطة الابتداء في نظرية تقوم على أساس صوفي لذلك فقد سمى السهر وردى العقل الفعال و رب النوع الإنساني ، إشارة إلى اختصاصه بالنوع الإنساني وهذا أقرب إلى المثال الافلاطوني منه إلى فيوضات أفلوطين .

### (ه) المطارحات <sup>(1)</sup> :

ويتناول الشيخ هذه النظرية في المشارع رالمطارحات فيقول: ر... ثم العقل الذي هو المعلول الآرل لا يجوز أن يحصل منه جسم فحسب ، فإنه يقف الوجود عنده ، إذ ليس الجسم علة للجسم ، وإن استمرت السلسلة في اقتضاء واحد لواحد لا ينتهى إلى وجود الآجسام . فقال المشاؤون : ليسَ إلا أن العقل له وجوب بعلته وإمكان في نفسه ، فلتعقله لوجوبه يحصل منه شيء أشرف وهو عقل آخر ، وبإمكانه جسم فلكي ، وهكذا الثاني والثالث حتى يتم تسعة من الآفلاك ، ويكون العقل التاسع بواسطة تعقل الوجوب أفاد عقلا عاشراً ، وبواسطة تعقل الإمكان فلك القمر . ثم العقل العاشر بمعاونة السماريات يحصل منه هيولي العناصر وصورها . فبجهة تعقل الوجوب تحصل النفوس الناطقة البشرية ، وبجهة الإمكان ، الهيولي المشتركة . ولما كان ما يحصل منه إنما يحصل بتوسط معاونة حركات أجرام سماوية صح وجود كثرة وافرة منه . . . وأما أن هذا الحصر حركات أجرام سماوية صح وجود كثرة وافرة منه . . . وأما أن هذا الحصر حنافي ذكر في عشرة وعشرين غير صحيح \_ أمر ظاهر . . . . فلا بد من آثاد عتلفة كشيرة لا تحصي . . . . وبالحقيقة لا تنحل هذه الآشياء إلا على طريقة حكة

الإشراق ؛ فليتأمل الطالب فيها إذا أعلى الرياضة المشروطة حقها ، فإن للروحانيات أرصاداً كأرصاد الجسمانيات . ولا يدخل فى و زهرة الحكاء ، من ليس له سلم الارتقاء أو ما كه تورانية ؛ إلا أن الذى ليس فيه من النهضة ما يترك ملاذ الدنيا ويشتغل بالعلوم الشريفة ، فليعتقد أن فى العقول كثرة وافرة . . . . . . .

و نرى فى هذا النص اقتراباً من حكمة الإشراق من حيث النقد الآساسى لموقف المشائين الذين يقيمون مذهبهم على أساس النظر العقلى، أما أصحاب الإشراق فإنهم يشاهدون كثرة لا تحصى من العقول وذلك بعد الرياضة والمجاهدة .

### ( و ) حكمة الإشراق :

ننتهى إذن إلى مؤ الله الرئيسى الذى يجمع بين دفتيه أصول المذهب الإشراق ، والذى يشير إليه دائما فى كتبه الآخرى على أنه الممثل الحقيق لمذهبه الفلسنى فيلخص رأى المشائين فى نظرية العقول على أنهم قالوا بأن العقول الصادرة عن العقل الأول تسعة والعالم العنصرى وبجب على حسب رأيهم أن يقف الصدور عند نور بجرد لا يصدر عنه شىء آخر بعد ، والنور الآقرب لما حصل منه برزخ ونور بجرد ، ومن هذا نور بجرد آخر وبرزخ ، فإذا أخذ هكذا إلى أن يحصل تسعة أفلاك والعالم العنصرى ـ وتعلم أن الآنوار المترتبة سلسلتها واجبة النهاية ـ فينهى إلى نور لا يحصل منه نور بجرد آخر ، وإذا صادفنا فى كل برزخ من الأثيريات ، وفى كرة الثوابت من الكواكب ما ليس للبشر حصرها فلا بد لهذه الأشياء من أعداد جهات لها لا ينحصر عندنا ؛ تعلم أن كرة الثوابت لا تحصل من أحد العوالى فليس فيه جهات كشيرة سيا على رأى من جعل فى كل عقل جهة من أحد العوالى فليس فيه جهات كشيرة سيا على رأى من جعل فى كل عقل جهة حبوب وإمكان لا غير ؛ فإن كان من السوا فل فكيف يتصور أن يكون أكبر حبوب وإمكان لا غير ؛ فإن كان من السوا فل فكيف يتصور أن يكون أكبر حبوب وإمكان لا غير ؛ فإن كان من السوا فل فكيف يتصور أن يكون أكبر حبوب وإمكان لا غير ؛ فإن كان من السوا فل فكيف يتصور أن يكون أكبر وأبي من جعل في كل عقل جهة حبوب وإمكان لا غير ؛ فإن كان من السوا فل فكيف يتصور أن يكون أكبر وإمكان لا غير ؛ فإن كان من السوا فل فكيف يتصور أن يكون أكبر ولا كرد المورا في كرد أن يكون أكبر ولا كرد المورا في كرد أن يكون أكبر وله كرد المورا في كرد أن يكون أكبر ولا كرد المورا كي كرد أن يكون أكبر وله كرد أن يكون أكبر وله كرد المورا كورد كرد أن يكون أكبر وله كرد أله كرد

من برازخ العوالي وكواكبه أكثر منكواكبها ، ويؤدي إلى محالات ولا يستمر على هذا الترتيب الذي ذكره المشاؤون ؛ وكل كوكب في كرة الثوابت له تخصص لا بدله من اقتضاء مقتض متخصص به ، فإذا الأنوار القاهرة وهى المجردات عن البرازخ وعلائقها أكثر من عشرة وعشر بن ومائة وماثنين ،(١) . يتبين لنا من هذا النص مبلغ النقد الذي يوجهه صاحب حكمة الإشراق إلى نظرية العقول العشرة ذلك لأن هذه النظرية تمنح العقل الثامن والناسع على حد رأيه أكثر مما تمنح العقول العليا إذ أن للعقل الثامن من الكواكب ما يفوق ما للعقول السابقة. عليه . فكيف يُستصور إذن أن يختص العقل الثامنو • و أقل في المرتبة من العقول. السابقة عليه بكواكب وأفلاك أكثر منها ؟ ثم أنه يجب أن يكون البرزخ الصادر عن السافل أصغر من الصادر عن العالى وأقل كواكبا منه ، وأكبُّر من هذا أن المشائين جملوا العقول عشرة فقط مع اعترافهم بتعدد موجودات عالم البرازخ وعجائب ترتيبه ؛ يقول (٢) : , وأتباع المشائين اعترفوا بعجائب النرتيب في البرازخ فلكية كانت أو عنصرية ، وحصروا العقول في عشرة فعالم البرازخ بجب أن يكون أعجب وأطرف وأجود ترتيباً ، والحكمة فيه أكثر على قواعدهم ، لأن الترتيب والنسبة التي بين العشرة أقل كثيراً من النسب الني بين ما لا يحصى كثرة ، وليس هذا بصحيح فإن العقل الصريح وهو الذي لا يشويه شيء من الأمور البدنية ، محكم بأن الحكمة في عالم النور ولطائف الترتيب وعجائب النسب واقعة أكثر مما هي في عالم الظلمات بل هذه ظل لها ، . وهكذا نرى أنه يتابع نقد المشائين ، وأن أهم نقد يوجهه إليهم خصوصاً في النص السابق يتعلق بنظريتهم في الوجوب والإمكان وتطبيقها على الفيض ، وهذا على الرغم منأ نه \_ أى السهروردى \_ قد استعمل نفس هذه النَّظِر بة فى إقامة مذهبه ، فالمشاؤون يذهبون إلى أن كل عقل يتضمن ثلاث جهات

 <sup>(</sup>١) حَكَمَة الإشراق \_ المقالة الثانية \_ الفصل الثامن .

<sup>(</sup>٣) حَكُمَةَ الإشراف ، مقالة ثانية ، فصل ١١ .

هى الوجوب والإمكان والماهية (١) وهى التى يسميها السهروردى جهات الاقتضاء، فكيف يعقل ـ على حد قوله ـ أن تصدر عن هذا العقل أفلاك وكواكب لا حصر لها ؟ ومن المعلوم أن هذه الصدورات لا بد أن تكون لها جهات اقتضاء فى العقول الصادرة عنها . وإذن فلا يكنى أن نقررأن العقول عشرة ، لأن الصدورات تستلزم أعداداً رفيرة أكثر من هذا العدد المحدود لكى تحتمل الكثرة المتزايدة فى جهات الاقتضاء التى تتعلق بها المجموعات الهائلة من الأثيريات . وأن يصح ذلك إلا إذا صلنا بأن العقول السافلة لها قدرة على احتواء جهات الاقتضاء لهذه البرازخ، وهي لا حصر لها و نكون بذلك قد رفعنا العقول السافلة على العوالى وهذا محال .

هذا هو النقد الأول لنظرية العقول العشرة المشائية ، صاغه الشيخ فى صورة مصادرة على المطلوب . فالمشاؤرن يقررون أن لكل عقل ثلاث جهات : وجوب وإمكان وماهية ـ وهذه الفكرة أفلوطينية . (٢) والسهروردى يقرر أنه بسبب هذا الموقف قد استحال على العقول العالية أن يكون فيها جهات اقتضاء للسكواكب والأفلاك المتعددة ، ومن ناحية أخرى نرى العقول السافلة ولها هذه الميزة ، وعلى ذلك فستكون أشرف من العالية ، وهذا محال وإذن فيجب نقض مطلوب المشائين الأول وهو أن لكل عقل ثلاث جهات فقط وهو المطلوب .

والحقيقة أن هذا النقد لا ينقض دعاوى المشائين بصورة جدية ذلك لأن هذه الجهات الثلاثة هى الآصول (٢) التى يمكن أن تتفرع عليها ثلاث صادرات : العقل ، والخرم الفلكي ، أي عالم العقل ، وعالم النفس ، وعالم الأجسام

<sup>(</sup>۱) راجع ابن سينا في الوجوب والإمكان ص ۲۲۶ ص ۲۲۰ النجاة \_ هياكل النور، الهيكل الرابع الفصل الثالث، الناويحات، الوجوب والإمكان ص ۱٦ ( مخطوط ) اللحات \_ الوجوب والإمكان ص ١٦ ( مخطوط ).

 <sup>(</sup>٣) الناسوعات < الناسوعة الرابعة > في النفس ثم الناسوعة الخامسة ، الرسالين الأولى والثانية .

<sup>(</sup>٣) على مذهب السمهروردى .

كما أشار إلى ذلك في الهياكل (١) وعن هذا تصدر كثرة لا متناهية من الأفلاك والكواكب في ترتيب وتسلسل و تدرج . وعلى ذلك فجات الاقتضاء في العقول أيضا في تدرج تنازلي لا على خط مستقيم . وكثرة جهات الاقتضاء في العقول السافلة لا ترفعها إلى مرتبة العقول العالية لآن ما يصدر عن هذه العقول ليس عقولا بل برازخ ، وهي التي أدت إلى هذا التكثر في جهات الاقتضاء ، وكثرة البرازخ لبست مبرراً لرفع مرتبة العقول التي تتعلق بها هذه البرازخ . وعلى حسب مذهب السهروردي البرازخ الظلمانية ولا وجود ، بالنسبة للعقول النورانية فيكيف يمكن أن يرفع اللاوجود مرتبة سفلي على مرتبة عليا ؟ ومهما يكن من أمر فظرية العقول العشرة إلا أنها كانت الأساس الذي أقام عليه الإسلاميون تخطيطهم للوجود ؛ وقد تأثر بها جميع المشائين منهم كما تأثر بها غيرهم من الصوفية والعلماء ويبدو تأثر المهروردي بالنظرية والمحا كل الوضوح على الرغم من انتقاده لها لابه لا يستطيع أن ينتزع نفسه من عصره الفكري .

٤ — ويخرج السهروردى من هذا النقد الهادم إلى الناحية الإيجابية المشيدة ، فالعقول ليست عشرة فقط بل هى ذات كثرة فائقة لا يحصرها عد أو حد . وهو يعرضها حسب ما يقتضيه الواقع فى عالم الأنوار العقلية . وأدلته فى هذا المقال ليست برهانية بل وصفية إشراقية تستند فى بحملها إلى الحقيقة التي أشرنا إليها فى مستهل البحث وهو أن الإشراقية تستند إلى حقائق كسبية ذوقية لا برهانية وأنه لا يستطيع إدراكها إلا أهل المشاهدة والذوق الصوفى .

<sup>(</sup>١) الهياكل • الهيكل الرابسم ٠ خانمة الفصل الثالث ص ٢٧ .

# الفصل الخامس عالم النبسور نظرية الأنوار العقليسة

1 — ليس المذهب الإشراق مستقلا عن مذاهب الهيض التي سبقت والتي تأثر بها كل التأثر ، لذلك يمكن أن يعد هذا المذهب وعلى الآخص البناء الوجودي فيه استمرارا بطريقة ما لنظرية العقول العشرة ، أو كنتيجة لنقد نظرية العقول العشرة لا من حيث الكيف بل من حيث السكم كما تبينا سابقا ؛ لأن النقد الهام الذي يوجهه السهروردي إلى النظرية المشائية قائم على تكثير المعقول وتعددها . أما المركز الميتا فيزبق والوظيفة الروحية التي تتمثل في اعتبار الوسائط سلما ترقاه النفس في تدرج حتى ( تصل ) فإن الإشراقية تنفق في هذا مع المشائية الإسلامية التي تدين بمبدأ الفيض .

٧ ــ والإشراقية مذهب حركى (ديناميكى) عقلى تنظمه خطوط هندسية لا متناهية تتشابك فى بناء محكم. وهو يقترب إلى حدكبير من المذاهب الحيوية التى تعتنق التطرر الإبداعى من حيث خصوبة الوجود الروحية وتدفق الحيوية العقلية ؛ فالوحدات الوجودية متشابكة تتبادل مع بعضها إنارة روحية خصبة بحسب مراتبها . وهذه الصلات النورية الروحية هى التى تربط الوحدات فى نظام هندى دقيق يحيا حياة روحية خصبة بما يعتمل فى داخله من حركات الإنارة العقلية اللامتناهية ، وهذا الوضع كما بينا يمهد لوحدة الوجود إلا أن السهروردى يرفضها بشدة (١) .

<sup>(</sup>١) الهيكل الثانى ( هياكل النور ) يقول : « وجماعة توهموا أن النفس جزء منه أى من الله » وببرهن على فساد معتقدهم بقوله « الله لا يقبل النجزؤ لأنه ليس بجسم فكيف تشبه النفس الناطقة جزءا منه » .

و تشبيه الفيض بالإشراق النورانى يقترب كثيراً من الشعور الحقيق به ، فالمذهب في حقيقته شعوري ، إذ الروحية في أعلى مراتبها شعورية حركية قبل أن تكون عقلية منطقية والإنارة في هذا المذهب تتسم بالطابع الشعوري لا العقلى البحت الذي يستند إلى دواعي المنطق ومبادى العقل .

ودراسة البناء النورانى من الناحية الفلسفية تختلف عن حقيقة الشعور به والحياة معه ، فالحقيقة النورية يحس بها الواصل المنسلخ عن البدن ، وهو يشعر باندماجها فى الكل النورانى ويلس اتصالها بنور الآنوار عن كثب ، ويدرك الحيوية الدافقة فى الوجود الحقيق إدراكا شعوريا لآنه يحيا فيه وتغمره أنواره المشرقة ، وتمتزج لديه المعرفة بالوجود فلا يحتاج إلى الفصل العقلى بين دواعى المعرفة ودواعى الوجود ، وهو برى الوجود فى وحدة شاملة ليس فى حاجة معها إلى تخطيط هندسى يقيم وحدات منفصلة البناء ولو أنها متصلة الآسباب

وعلى الرغم من أن السهروردى قد رفض وحدة الوجود إلا أنه مساق إليها من حيث أنها وحدة وجود شعورية ، والرأى أنه إنما أبطن الاعتقاد بها خيفة أن يبطش به الفقهاء ويتكلوا به ، الآمر الذى حدث رغما عن هذا الحرص والحذر الشديدين . وقد أوضح المؤلف فى حكمة الإشراق أنه إنما يفصل للتدليل على ما عاينه منفسه عندما فارق جسده وانصل بالملكوت الأعلى ، وأنه إنما يعرض خطوطا أولية لحقائق تستعصى على العرض وهو على هذا مضطر إلى أن يقسم أمورا لا تقبل القسمة من الناحية الواقعية الروحية ويقيم خطوطا ورسوما قد تنير الطربق للباحث المقلى ، فهى صبغ مفرغة لانعبر تعبيرا صادقا عن الحبوية الروحية النورية .

٣ ــ والوحدات النورية وهى الأنوار المجردة تنقسم إلى قسمين .

١ ـــ أنوار بجردة لا علاقة لها مع الاجسام لا بالانطباع رلا بالتصرف ·
 ٢ ـــ أنوار مدبرة للاجسام وإن لم تكن منطبعة فيهــا وذلك مثل النفس

الناطقة ويسميها الإسفهبذ(١) وهي تصدر عن رب صنم الإنسان بطريق الفيض.

والأولى ننقسم إلى قسمين :

( 1 ) أنوار قاهرة عالية تسمىالطبقة الطولية(٢) المترتبة فىالنزول وهى لانؤثر فى الاجسام لشدة نوريتها وقلة الجهة الظلمانية فيها .

(ت) أنوار قاهرة سفلي (صورية ) وتسمى الطبقة العرضية المتكافئة الغير مترتبة في النزول وهي أر إب الاصنام النوعية الجسمانية وهي قسمان :

١ حدهما يحصل من جهة المشاهدات الحاصلة من الطبقة الطولية .

(١) يذكر في المطارحات المصرع السادس ، الفصل الثامن .

 العقول يحصل منها مبلغ على الترتيب الطولى ، ومحصل من تلك الطبقة على نسب بينها طبقة أخرى من العقول نجري الطولبات منها مجرى الأمهات ، والحاصلات منها على نسمها مجرى الفروم ، وبجوز أن يحصل من بجوع أشياء ما لا يحصل من الأفراد ، ثم يحصل من الفروم الأجمام: من الأشرف الأشرف ومن النازل النازل ومن المتوسط المتوسط ؛ فنهما متكافئة ومنها غير متكافئة : فالغير المتكافئات من الشهرف الطولي العادي إلى المراتب الفرهية ؟ والمتكافئاتُ من النسب بين الطوليات الموجة تكافؤ الحاصلات منها من الثواني ، وعدد الفريةين كشركا قبل ( وما يعلم جنود ربك إلا هو ) آية ٣١ سورة المدرُّ . وبين العقول وهيئاتها النورية اللاهوتية نسب عددية كما قال الحكيم الفاضل فيثاغورس المتأله : إن مبادئ الوجود العدد ، ولا يعني به أن العدد أمر قائم نذاته فعال ، بل يعني أن في الملكوت ذوات نورانية قاعة لا في جهات مى لمنيات قدسية فعالة ، لا تزيد وحداتها على ذواتها ، هي أيسط ما في الموجودات وأشرفها ، وبينها من النسب المددية عجاب ، يحصل منها في الأجسام عجاب ، هكذا يجب أن يعنقد من لِيس له قوة الارنقاء إلى ما ظهر لنا بتأييد الله في حكمة الإشراق ... ، وإشارته هنا إلى النسب المددية إشارة عابرة لم ترد في مؤلف آخر من مؤلفاته ، وواضح فيها التأثر بفيثاغورس وبأفلاطون منحيث مطاْبقة النسبالرياضية للنسبالوجودية حتى أنأفلاطون يذكر أن المثلأعداد . (٢) يسمى السمروردى النور المهيمن على الإنسان «إسفهبذ» . وهذه التسمية كان يحملها هماقین طبرستان (جنوب بحر الحزر) وقد ظلوا علی مکانتهم بعد الفتح الإسلای ( راجع موجز الفيلولوجيا الإيرانية حـ ٢ ، س ٧ ٥ ٥ ) .

٧ \_ وثانيهما يحصل من جهة الإشراقات الحاصلة من الطبقة العاولية .

ولما كانت الآنوار المشاهدية أشرف من الإشراقية والعالم المثالى أشرف من العالم الحسى وجب صدور المثالىءن المشاهدة والحسى عن الإشراق . ولكل عالم من هذين نور مجرد هو علة فلدكم الآعلى .

ويكون تخطيط الوجود النوراني كما في صفحة ١٧٩ .

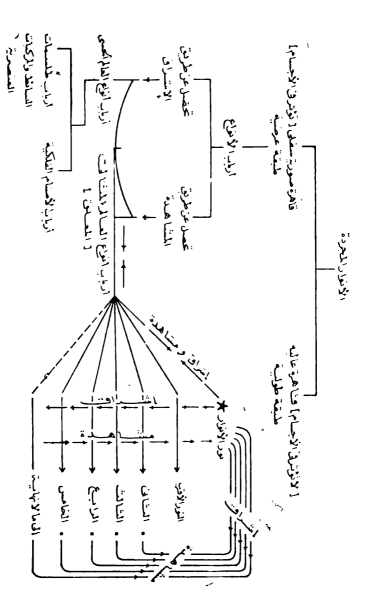
ويتضع من هذا الرسم التوضيحي أن للبناء الوجودي اتجاهير أحدهما رأسي والآخر أفتى ، ويتحدد هذان الاتجاهان عن طريق المشاهدة والإشراق .

فنى الاتجاه الأول يشرق العالى على السافل وتتم الفيوضات عن طريق الإشراق والمشاهدة وفى الاتجاه الثانى يتم الفيض وتكوين أرباب الاصنام النوعية أيضاً عن طريق المشاهدة والإشراق والكن الاشعة النورانية فى هذه الحالة تكون ضعيفة لانها من بواتى الاشعة وليست فى قوة الاولى ، ومعنى ذلك أنها أقل فى درجة النورية وشدتها من الاشعة فى حالة الاتجاه الاول .

3 — والطبقة العرضية تشتمل على أرباب الأصنام النوعية الفلكية وطلسمات البسائط (۱) والمركبات العنصرية وكل ما تحت كرة الثوابت ، إذ أن مبدأ كل من هذه الطلسمات نور قاهر هو صاحب الطلسم والنوع القائم النورى ، وهو مثال أفلاطون . ويمكن الاستدلال على وجود مسنده الأنواع النورية أو المثل الأفلاطونية بقاعدة الإمكان الأشرف ومدلولها أن وجود المعلول يقتضى سبق العلة فى الوجود عليه . فإذا رأينا الأجسام وجب التسليم بوجود علل لها وهى مشلها النورية ، وهذه المثل النورية ليست اتفاقية لأن الأمور الدائمة الثابنة على نهج واحد لا يمكن أن تنتهى إلى الصدفة والانفاق .

وهذه الأنواع النورية التي نؤلف الطبقة المرضية ليست عللا لبمضها لانها

<sup>(</sup>١) أي أجسام العناصر .



تخطيط الوجود النورانى

في مرتبة واحدة فهي متكافئة وهي معلولات في درجة واحدة لما فوقها من القواهر الطولية ، إذ أن علاقة القواهر الطولية بالقواهر العرضية علاقة العلل بمعلولاتها ، ، إن تكافؤ المعلولات الجسمانية يدل على تكافؤ عللها النورية أرباب الأصنام النوعية فإن كل ما في العالم الجسماني من الجواهر والأعراض فهي آثار وظلال لانواع وهيئات نورية عقلية ، فإذا أعدت الحركات الفلكية والاوضاع الكوكبية الانواع العنصرية لامر من الأمور الجوهرية أو العرضية أفاض العقل المفارق الذي هو رب ذلك النوع المستعد هيئاته العقلية المناسبة الإعداد الجرى المفارق المناسب أيضا له ، وعلى الجملة فكل ما في عالم الأجرام من العجائب والغرائب ، فهو من العالم النوري المثالي ، (١) .

ويتبين من هذا النص ما يلي :

أولا ــ أن للحركات الفلكية تأثيراً على العنصريات وأنها هى التى تعد العنصريات للفيض العقـلى الشعاعى ، وهـذا ما أورده الإسلاميون وعلى الآخص ابن سينا .

ثانيا ـــ أن موجودات العالم الإنسانى ظلال لموجودات عالم المثل وهذه فظرية المثل الأفلاطونية .

ثالثا ــ أن لعالم النور وهو عالم الانوار العرضية المتأثر بالانوار الطولبة تأثيراً على عالم الاجرام .

و النور الأعظم هو مصدر الحياة والحركة في عالم النور ، و لكن هذه الحركة ليست نقلة ، إذ أن ماهية النور تنضمن حبا فائقا وإشراقا وإفاضة الاشعة اللامتناهية على الأنوار التي تصبح بذاتها مصدرا للإشراق على ما تحتها . و تتدرج هذه الوسائط النورية في النولية في

<sup>(</sup>١) حَكُمَةُ الْإِشْرَاقِ \_ الفصلِ الثالث ، المقالِ الثالث .

الضعف والذبول حتى لا تتمكن من مداومة الإشراق ، فلا نتولد عنها أنوار أخرى . وهذه الآشعة الآخيرة هى الآشعة العرضية التى تنير الصور الجسمية وتمكننا من مشاهدتها ، وهذه الوسائط هى الكلمات الصادرة عن الله أو هى الملائكة التى تحمل نوره إلى العالمين ، وعددها لا متناه وقد بينا حين الكلام على نظرية العقول العشرة كيف أن الإسلاميين أخطأوا حينها جعلوا الوسائط بمذا العدد ، إذ أن وسائط جود الواحد لا متناهية ، والوجود بما يتضمن من جملة عديدة من الأنواع لا يمثل إلا ناحية جزئية من عوالم لا متناهية قد لا يحيط بها إدراكنا الإنسانى المحدود ، فالعقل الإنسانى قاصر عن إدراك جميع نواحى الوجود اللامتناهية . ويمكن على هذا الرأى اعتبار الأرسطيين محقين نسبيا لوجود عن العقول العشرة ، فهذا العدد من العقول هو الذى استطاعوا تقريره فيا أوردوه عن العقول العشرة ، فهذا العدد من العقول هو الذى استطاعوا تقريره فيا مستطاعة بالآنوار والعقول اللامتناهية .

وعلى ذلك فالسهروردى يعتبر من أنباع المذهب الإنسانى الذى يقرر أن الوجود أوسع نطاقا وأن قدرتنا البشرية على الإدراك محدودة ، ولذلك فنحن لا ندرك إلاجانبا ضئيلا من الجوانب الخصبة الغنية من الوجود اللامتناهى .

7 — حركة البناء الوجودى : Dynamism of structure

وفى هذا العالم اللامتناهى تقوم روابط الحب الميتافيز بقى بدور هام فى الربط بين الوحدات النورانية ، فنور الآنوار عاشق ومعشوق ، والنور الآقرب عاشق للواحد ومعشوق لما يليه ، وينتظم هذا الرباط الثنائى الوجود بأسره . والعشق الميتافيز بق هو الحركة الدائمة فى عالم النور وهو حياتها و صدر غناها المعاق . وللعشق صور تان أخريان هما المحبة والقهر وهما عاملان مهمان فى الربط والتشبيد .

ويتم تشبيد البناء الوجودى لا عن طريق الفيض المباشر وحده أى صدور النور الأفرب عن نور الأنوار والنانى عن الثالث

وهكذا ، بل إنه بالإضافة إلىهذا تتكون وحدات نورية عن طرقأخرىكشيرة :

أولا \_ فإلى جانب الإشراق توجد المشاهدة أى مشاهدة النور الآقل للنور الأعلى ، فيستمد منه فيضا قويا وينتج عن هذا الفيض وجود نور آخر . لآن الإشراقات العقلية الواقعة على الأنوار المجردة الحية يقتضى حصول مثلها ، وإذا أدركنا مبلخ الآشعة الفائصة من الأنوار العليا على السفلى لسبب المشاهدة ثم لسبب الإشراق لنصورنا مقدار ما يصل إليه عدد الوحدات النورية ويذكر السهروردى في حكمة الإشراق : ، أنه يحصل من النور الآقرب ثان ومن الثاني ثالث وهكذا رابع وخامس إلى مبلخ كثير ، وكل واحد منها يشاهد نور الأنوار ويقع عليه شعاعه . والأنوار القاهرة ينعكس النور من بعضها إلى بعض ، فدكل عال يشرق على ما تحته بالمرتبة ، وكل سافل يقبل الشعاع من نور الأنوار بتوسط ما فوقه رتبة ، حتى أن القاهر الثانى يقبل من النور السانح وهو الشعاع بتوسط ما فوقه رتبة ، حتى أن القاهر الثانى يقبل من النور السانح وهو الشعاع طريق النور الآفوار مرتين : مرة منه بغير واسطة ، ومرة أخرى عن طريق النور الأنوار أربع مرات :

- (١) أولا تنعكس عليه مرتا صاحبه أى القاهر الثانى ، وعمد ذكرناهما .
  - (۲) ما يقبله من نور الأنوار بغير واسطة .
  - (٣) ما يقبله من النور الأقرب ، بغير و اسطة .
    - و المكاسات الرابع ثماني مرات كالآتي : ـ
  - (١) أربع مرات تنعكس عليه من صاحبه السابق عليه .
    - (٢) ثم مرتان من القاهر الثانى بغير واسطة الثالث .
      - (٣) ومرة من نور الأنوار بغير واسطة .

(٤) ومرة من النور الأقرب ( العقل الأول )<٠٠ .

وهكذا نرى أن الأنوار السانحة تتضاعف فى النزول إلى مبلخ عظيم لا يمكن إحصاؤه ذلك لانه ليس هناك حجاب بين الأنوار العالية والانوار السافلة ؛ إذ المجاب من خصائص البرازخ الفاسقة أى الاجسام .

وإذا أدخلنا فى حسابنا فوق ذلك عملية المشاهدة (كما ذكرنا) فإن الانعكاسات ستتضاعف ، ، فكل نور قاهر يشاهد نور الآنوار والمشاهدة غير الشروق وفيض الشعاع ، فإذا تضاعفت الآنوار السانحة ـ على ما بيّنا ـ فكيف مشاهدة كل عال وإشراق نوره على كل سافل من غير واسطة وبواسطة ، (٢) .

وممنى هــــذا أن حركـتى الإشراق والمشاهدة يتحقق كل منهما للأنواد كلها بطريقتين :

١ بغير واسطة أي مباشرة من نور الأنوار .

٣ ـــ براسطه النور الاعلى أى الذى يعلو فوقكل نور فى المرتبة مباشرة.

فالذى يقع من غير واسطة هو الذى يشاهد فيه النور القاهر نور الأنوار مباشرة ويشرق عليه مفيضا عليه الشعاع ، وأما الذى يقع بواسطة فتفسيره أن كل قاهر يشرق عليه ما فوق مرتبته وكذلك الذى فوقه . وكما تتم حركة الإشراق دون اتجاه من النور الآفل وذلك كتفضل من الآنوار العليا ، تتم حركة المشاهدة باتجاه النور الآفل في المرتبة إلى ما فوقه . وتفيض الآنوار العليا على النور الأقل أشعة نورانية بما ثلة للاشعة الإشراقية بل هي أسمى منها لآن المشاهدة أشرف من الإشراق ، فالقاهر الثالث مثلا يتلقى أشعته عن طريقين : \_

١ - عن طربق الإشراق . ٢ - عن طريق المشاهدة .

<sup>(1)</sup> حَكُمَةُ الإشراق \_ مقالة ثانية \_ الفصل الثامن .

<sup>(</sup>٢) حكمة الإشراق \_ مقالة ثانية \_ فصل ٨ س ٣٤١ .

رعن طريق الإشراق يتلقى أشعة على نوعين .

(۱) بواسطة .

وكذلك عن طريق المشاهدة .

وفى حالة الإشراق يتلتى الآشعة التالية .

(1) بواسطة : تنمكس عليه مرات صاحبه السابق الاربعة .

(ت) بغير واسطة : تنعكمس عليه مرتان من القاهر الثانى دون وساطة الثا اك ومرة من نور الانوار ومرة من النور الاقرب .

ويضاف إليه ما يتلقاه في حالة المشاهدة وهي ثماني مرات مثل الحالة لأولى :

و يحصل من المشاهدة والإشراق جملة عظيمة ، فتتضاعف الآنوار بالنزول وتحصل من جميع هذه الآنوار أنوار مجردة قائمة بذاتها ، لآن الإشراقات العقلية الوافعة على الآنوار المجردة الحية يقتضى حصول مثلها ، (١) .

و نستطيع أن نستنتج من هذا أن الإشراق والمشاهدة عمليتان تشيدان الوجود، وأنهما تنتجان في كل لحظة أعداداً لإحصر لها من الأنوار المجردة ولا يقف هذا الإيجاد المستمر عند حد مادامت الإشراقات والمشاهدات مستمرة وهي لا يمكن أن تقف عند حد لآنها مستمدة من نور الواحد المطلق الغني، الدائم العشق الأنوار الصادرة عنه ، فالوجود في حركة إيجاد مستمر منذ زمان لا متناهي في القدم إلى مالا يتناهي في الآبد ، ولهذا فإنه لا يتفق مع هذا أن يقرر المؤلف أن الوسائط تضعف و تذبل كلما بعدت عن الواحد حتى تكاد تظلم إذ أن هناك اتصالا مباشرا بدون واسطة بين نور الأنوار وكل نور صادر عنه ، والاتصال

<sup>(</sup>١) حَكُمَةُ الإشراقُ المقالةُ الثانية \_ الفصل الثامن .

مستمر فى كل لحظة وسوف لا ينقطع أو يضعف ، فكيف تتلاشى الوحدات النورية والنور سرمدى لا يخضع لقو انين الزمان أو المكان إذ هو عقلى لاحمى؟ هذه هى مشكلة المذهب الإشراقي ومذاهب الفيض على وجه العموم .

ثانيا: وإلى جانب المشاهدة والإشراق هناك الجهات العقلية ، وهي من أدوات تشييد الوجود أيضا . وهي القهر والمحبة والفقر والاستغناء ، و تتضاعف بها الاشعة العقلية . يقول السهروردي : . فيحصل عدد من القواهر المترتبة كثير ، بعضها من بعض باعتبار آحاد المشاهدات وعظم الاشعة التامة التي هي آحاد الإشراقات الكاملة وهي القواهر الاصول الاعلون ، ثم يحصل من هذه بسبب تراكيب الجهات التي هي الفقر والاستغناء والقهر والمحبة ومشاركاتها لافتقار حصول الانوار العقلية إلى جهات عقلية ومشاركات ومناسبات بينها ، كا بمشاركة جهة الفقر مع الشعاعات ، وكذلك بمشاركة جهة الاستغناء معها ، وبمشاركات أشعة أنوار قاهرة ومشاهداتها ، وبمشاركات أشعة أنوار قاهرة ومشاهداتها ، وبمشاركات ذواتها الجوهرية ، وبمشاركات بعض أشعة بعض مع بعض أشعة غيره ، أعداد كثيرة لا تنحصر ، (۱) .

من هذا النص يتضح أثر الجهات العقلية في عملية بناء الوجود ، فهناك جملة الممكاسات نورية متضاعفة تحصل بسبب هذه الجهات العقلية بالإضافة إلى حركتي المشاهدة والإشراق ، وما يصدر عنهما من أشعة العكاسية منضاعفة . فباعتبار فقر النور المجرد بالنسبة إلى ما فوقه يقع عليه شعاع ما فوقه لأن هذا الذي فوقه في درجة الغني بالنسبة إليه ، فيفيض عليه شعاع منه ، وأما هذا الآخير أي الفقير

 <sup>(</sup>١) حكمة الإشراق ـ مقالة ٣ ـ الفصل الأول ( اختلاف الجهات ، راجع إلى اختلاف القواهر الصادرة عنها في درجة النورية) .

فباعتبار غناه بالنسبة إلى ما تحته يفيض على ما تحته شعاعا ، أى أن النور المجرد الوالمقل المجرد له اعتباران: اعتبار بالنسبة إلى النور المجرد الأعلى منه درجة ، واعتبار آخر بالنسبة إلى النور المجرد الآقل منه في المرتبة ، ولما كانت المرتبة في عالم المجردات النورانية تتعين بشدة النورية أو نقصها ، أو بمعنى آخر هذه الشدة تحدد مراتب المكال والنقص في مراتب الوجود ، كان النور الأوسط أقل كالا بما هو أعلى منه مباشرة ، وأكثر كالا بما هو أقل منه مباشرة ، فهو إذن غنى وفقير على اعتبارين ، وكذلك كل نور بجرد له محبة إلى ما فوقه على اعتبار أن الكامل معشوق وأن الناقص في درجة الكال متجه إلى حب الكامل ثم أن له قهراً على ما دونه في مرتبة الكال ، فباعتبار محبته لما فوقه يصدر بما فوقه شعاع إليه ، وباعتبار عبة ما تحته له باعتبار محبة ما تحته له بصدر منه شعاع على ما تحته ، وباعتبار محبة ما تحته له بصدر منه شعاع على ما تحته ، وباعتبار عبة ما تحته له بصدر منه شعاع على الذور الواحد .

وبذلك تحصل أعداد لا حصر لها من الأنوار الفائضة والانعكاسات ومضاعفاتها .

### الفصل السأدسى

# المثل النورية في مذهب السهروردي

1 — تبين لنا من المرض السابق لسلسلة الافعكاسات والإشراقات النورية كيف يتركب الوجود، أو كيف تقيم حركة الإشراق والمشاهدة بناء الوجود، وسنرى حين الدكلام عن البرازخ الظلمانية أو الاجسام، كيف تصدر عن الموجودات النورية هيئات وأنوار لاحصر لها تتناقص شدتها النورية شيئاً فشيئاً إلى أن تصل إلى مرحلة تنعدم فيها الصفة النورية التي تميزها، هذه الوحدات الاخيرة هي البرازخ أو الاجسام، وليس هناك حد فاصل بميز بين عالم النور وعالم الظلمة، وليس هناك تفسير معقول لتضاؤل الشدة في النورية إلى درجة التلاشي في الوحدات الاخيرة ما دامت هذه الانعكاسات التي لا حصر لها تتوالى عن الانوار الفائضة فتقويها. وسنعرض لهذا في موضع آخر.

٧ — أما هنا فيتمين علينا أن نبحث عن الصلة بين هذه الانوار التي يقول بها شيخ الإشراق وبين مثل أفلاطون . نعرف أن المثال الافلاطوني هو الحقيقة الكاملة المجردة وأن لها أفرادا في عالم الحس هم أشباح لا يمثلون الحقيقة بتهامها ، فهناك إذا عالمان : عالم الضرورة وهو عالم عقلي مثالي وهو الموجود حقا ، وعالم الإمكان وهو عالم الحس والاشباح ووجوده وهمي . فإلى أي حد تأثر المذهب الإشراقي المجديد بهذا النيار الروحي في الفلسفة اليونانية ؟ . ولسنا نويد أن نقف عند أفلوطين رحده حيث يقف معظم مؤرخي الفلسفة الإسلامية معتمدين على أن المذهب الافلاطوني الحديث تلفيق يجمع بين مختلف التيارات في الفلسفة اليونانية في عهد ازدهارها الاول ، وقد اتضع مؤخراً ما لافلاطون من تأثير مباشر على الفكر الإسلامي .

ونجد أن السهروردى يشير إلى أفلاطون فى جميع كتبه تقريباً على أنه صاحب الحكمة الدوقية فى مقابل الحكمة البحثية الارسطية ، ثم نراه يتعرض للشائين فى إبطالهم المثل الافلاطونية ، فنى المطارحات وكذلك فى النلويحات وأيضاً فى حكمة الإشراق دفى الهياكل يشايع أصحاب المثل ويسميها المثل النورية ويصرح علانية بأنه يعتنق مذهب أفلاطون فى المثل .

### (١) أما عن الناحية الأولى فهو يورد ثلاثة أوجه :

المولدة لا يمكن أن تكون هي التي أوجدت النبات ، وليس للنبات نفس مجردة المولدة لا يمكن أن تكون هي التي أوجدت النبات ، وليس للنبات نفس مجردة وكذلك القوى الحيوانية لا يمكن أن تنصرف بذاتها في الحيوان ، وليس فيه ذات مجردة ، فإذن لابد وأن تمكون هناك نفس مجردة تتصرف في النبات والحيوان وتصدر عنها هذه النظم والحركات العجيبة التي تحفظ في مجموعها حباة الكائن الحي ، بل لابد أن تمكون صادرة عن قوة مجردة عن المادة مدركة لذاتها ولغيرها ويسمى الملك القوة المدرضية ، التي هي أرباب الاصنام والطلسات (١) ، , فإن قلت يجوز أن تمكون تلك القوة الفاعلة لابداننا والمدرة لها هي نفوسنا الناطقة ، قلنا نحن نعلم بالضرورة غفلتنا عن لابداننا والمدرة لها هي نفوسنا الناطقة ، قلنا نحن نعلم بالضرورة غفلتنا عن

<sup>(</sup>۱) أرباب الأصنام والطلسمات أى مثل الموجودات أو العناصر ، فالرب هنا يمنى مثال ، والأسنام أى الأجسام الموجودة فى عالمنا ، والطلسمات هى البسائط المنصرية «كالتراب والماء » وأرباب الأسنام توجد فى روح القدس أو المقل الفطال .

هذه الندابير العجيبة من تحول الأغذية إلى أعضاء تتشكل على حسب الجسم وليست نفوسنا مركبة لتفعل بجزءو تدرك بجزء آخر ،

٧ ــ وعن الوجه الثانى : ، أنك إذا تأملت الأنواع الواقعة فى عالمنا هذا وجدتها غير واقعة بمجرد الانفاقات ، وإلا لما كانت أنواعها محفوظة عندنا ، وأمكن أن يحصل من الإنسان غير الإنسان والغرس غير الغرس والآمر ليس كذلك ، بل كل نوع مستمر الثبات على نمط واحد . . . فالأمور الثابتة على نهج واحد لا تبتنى على الاتفاقات الصرفة فيجب أن بكون لكل نوع من الأنواع الجسمية جوهر مجرد نورى قائم بنفسه هو مدبر له ومعنن به وحافظ له وهو كلى ذلك النوع ، ولا يعنون بالكلى ما نفس تصور معناه لا يمنع وقوع الشركة فيه ، إذ كيف يمكن أن يكون هذا معناه مع اعتراف أصحاب المثل بأنه قائم بذا ته ، (١) ؛ فلمشاركة على رأى أفلاطون هى إمكان نشبه جزء من المادة بالمثال . ورب النوع وهو الحافظ لهم والمفيض عليهم فهو الكل والاصل والاشخاص ها الفروع .

٣ — الوجه الثالث \_ يقوم هذا الرد على أساس قاعدة الإمكان الأشرف التى أشرنا إليها فى الفصل الأول ؛ ومقتضاها أن الناقص يفتقر فى وجوده إلى الكامل ، وأننا إذا أثبتنا وجود الناقص فن السهل إثبات وجود الكامل ؛ وقيا ساعلى ذاك أننا إذا قررنا وجود عالم البرازخ وهو الآخس فيجب علينا أن نقرر وجود الآشرف وهو عالم النور ، وقد أثبتنا أن النسب النورية أشرف من النسب الظلمانية على هذا الآساس وأن النظام بين عالم النور أكمل من النظام الذي بين عالم الظلام . ومن القواعد الإشراقية قاعدة الإمكان الآشرف ، وهى أن الممكن الآشرف قد وجد ، فإن نور

<sup>(</sup>١) الأسفار الأربعة \_ الشيرازي ، س ١٢٣ .

الآنوار إذا اقتضى الآخس الظلماني بجهة الوحدانية لم ببق جهة اقتضاء الآشرف، فإن فرض موجوداً يستدعى جهة تقتضيه أشرف بما عليه نور الآنوار ، وهو عال والنور الجردة المديرة في الإنسان برهنا على وجودها ، والنور القاهر \_ أعنى المجرد بالكلية \_ أشرف من المدير وأبعد عن علائق الظلمات فهو أشرف فيجب أن يكون وجوده أولا فيجب أن تعتقد في النور الآقرب والقواهر ما هو أشرف وأكرم بعد إمكانه وهي خارجة عن عالم الاتفاقات فلا ما فع لها عما هو أكمل لها ، ثم عجائب النرتيب واقعة في عالم الظلمات والبرازخ ، والنسب بين الآنوار الشريفة \_ أشرف من النسب الظلمانية فتجب قبلها (۱) ، ويذكر في التلويحات أيضاً ، وكان عند كثيرين من المتقدمين لكل نوع من الآنواع الجرمية مثال وصورة قايمة \_ لا في مادة هي جوهر عقلي يطابق المدنى المعقول من الحقيقة وربما احتجوا بالإمكان الآشرف وقالوا هذه الآنواع أصنامها ، وهي رسم منها وظلالها ، والحقائق الآصلية هي ، وهذه مثل أفلاطون و با تفاقهم للعقول كثرة وافرة ، (۱) .

وياقى الدوانى (٣) شارح الهياكل ضوءاً ساطعاعلى هذا الاتجاء عندالسهروردى، فيذكر عن العقل الفعال حين الكلام عنه ، أنه رب طلسم النوع الإنسانى ـ وأن هذا هو رأى المصنف فى كتبه الآخرى ـ فإن الحكاء القدماء كأفلاطون وفيشاغورس وهرهس ذهبوا ـ على ما يعتقد ـ إلى أن لكل من الأفلاك والعناصر والبسائط رباً فى عالم النور وهو عقل مدبر لذلك النوع يفيض عليه من نوديته وما هذه الآشياء التى تراها ونحسها إلا ظلالا لهيئات أورية ونسب معنوبة فى تلك النورية ، والظاهر أن عالم النور هنا ما هو إلا عالم المثل

<sup>(</sup>١) حَكُمَةُ الإِشْرَاقُ لِهِ القَدْمُ الثَّانِي \_ المقالة الثانية . الفصل الحادي عشر .

<sup>(</sup>٣) المورد الثاني التلوُّم الثالث .

<sup>(</sup>٣) شارح هيا كل النور ( مخطوط ) .

الافلاطونى وأن الارباب ما هى إلا المثل ، وكلهم ـ أى العقول ـ أنوار بجردة إلهية أى هى لمع من أنوار ذاته تعالى ، (١) .

(ت) — الناحية الكشفية: وعلى الرغم من هذه الأدلة ألى سقناها والتي يحشدها في حكمة الإشراق وفي غيره من الكتب الإشراقية فإنه وأتباعه من معتنق المثالية الأفلاطونية لا يعتمدون على الحجج المنطقية في إثبات المثل بل هم يعتقدون أن المشاهدة وحدها تكني .

و ايس اعتقاد وأفلاطن، وأصحاب المشاهدات ـ كفيناغورس وأنباذ وقليس وهر مس ـ بناء على هذه الإقناعيات بل على أمر آخر. وقال وأفلاطن،: وإنى وأيت عند التجرد أفلاكا نورانية ، وهذه التي ذكرها بعينها السموات العلى التي يشاهدها بعض الناس في قيامتهم ، ويوم تبدل الأرص غير الأرض والسموات ، وبرزوا لله الواحد القهار (٢) ، وبما يدل على أنهم يعتقدون أن مبدع الكل نور وكذا علم العقل ، ماصر ح به وأفلاطن، وأصحابه (٣) أن النور المحض هو عالم العقل ، وحكى عن نفسه أنه يصير في بعض أحواله بحيث يخلع بدنه ويصير بجردا عن الحيولي فيرى في ذا ته النور والبهاء ، تم ير نقي إلى العلة الإلهية المحيطة بالمكل ، فيصير كل نه موضوع فيها معلق بها ، ويرى النور العظيم في الموضع الشاهق الإلهي ، (١) .

ويذكر فى نص آخر (°) , وذوات الأصنام من الأنوار. القاهرة شاهدها المجردون بانسلاخهم عن هياكلهم مرارا كثيرة ثم طلبوا الحجة عليها لغيرهم من لايشاهدها من أشياعهم ، ولم يكن ذا مشاهدة وتجرد إلا اعترف بهذا الأمر ،

<sup>(1)</sup> الدواني في شرحه على الهياكل .

<sup>(</sup>٢) سورة إراهم آية ٤٩

<sup>(</sup>٣) يروى فورفوريوس عن أفلوطين أنه جذب أربع مرات .

 <sup>(</sup>٤) حَكُمة الإشراق فصل ١١ مقلة ثانية فقرة ١٧١ .

<sup>(</sup>٥) حَكَمة الإشراق، فصل ١١ مقالة ٢٠

وأكثر إشارات الانبياء وأساطين الحكمة إلى هذا، و،أفلاطن، ومن قبله سقراط ومن سبقه مثل هرمس وأغاثا ذيمون وأنباذ وقليس كلهم يرون هذا الرأى . وأكثرهم صرح بأنه شاهدها في عالم النور ، وحكى , أفلاطن ، عن نفسه أنه خلع الظلمات وشاهدها ، وحكماً. الهند والفرس قاطبة على هذا ، وإذا اعتبر رصد شخص أو شخصين في أمور فلكية فكيف لا يعتبر قول أساطين الحكمة والنبوة على شي. شاهدو. في أرصادهم الروحانية ، وصاحب هذه الأسطر كان شديد الذب عن طريقة المشائين في إنكار هذه الأشياء عظيم الميل إليها [ إلى طريقة المشانين إوكان مصرا على ذلك لولا أن رأى برهان ربه ، ومن لم بصدق سهذا وتقنعه الحجة فمليه بالرياضات و خدمةأصحابالمشاهدةفعسى تقع له خطفة يرىالنور الساطع في عالم الجبروت ويرى الذوات الملكوتية والأنوار التي شاهدها مرمس ووأفلاطن، والأضواء المينارية ينابُّيع الحرَّة (١) والرأى التي أخبر عنها زرادشت ووقع خلسة الملك الصديق كيخسرو المبارك إليها فشاهدها على ما قال . وحكما. الفرس كلهم متفقون على هذا ، حتى أن الما. كان عندهم له صاحب صنم من الملكوت وسموه , خرداد , وما للأشجار سموه , مرداد , وما للنار سموه وأرديبهشت ، وهو العقل . وهي الأنوار التي أشار إليها أنباذ وقليس وغيره ، ·

الآسيوية ، إبريل ويونيو سنة ١٩٢٩ .

<sup>(</sup>۱) هذا النص يبين إلى أى حد تأثرت الإشراقية بالنرات الفارسي والهليني ، ويعبر عن المجاه المذهب الإشراقي إلى ناحية المشاهدة الق تؤلف الحسكة الدوقية في مقابل الحسكة البحثية المشائية . وهؤلاء الدين يذكرهم السهروردي يلقون ضوءا كبيرا على مصادر مذهبه . وعبارة والأضواء الميناوية ينابيم الحرة ... ، تشير إلى تقسيم السكون في الأبستاق علامات المكناب المقدس عند الزرادشتيين ، وهو يقسم السكون إلى طائفتين كبيرتين مينياوا وجائبتيا ( في الفهلوية منوك وجنيك ) أي السهاويات والأرضيات وهذا الإشعاع هو المنويت وهو الذي يولد الحرة ( النار المفقولة ) التي فنن بها زرادشت ولفظ خرا هو الصورة الفارسية للفظ و خفرته ، طائحة النار المقولة ) التي فنن بها زرادشت ولفظ خرا هو الصورة الفارسية للفظ و خفرته ، طائحة

و يتضمن هذا النص الأمور التالية :

أولا: أن إثبات وجود الآنوار المجردة أو المثل النورية لا يستند إلى الناحية البحثية رحدها ، بل إلى عنصر آخر وهو المشاهدة الشخصية التى تتاح للواصلين الذي محاولون أن يقصوا أخبارها على من لم يشاهدوها \_ وإن عز على اللفظ أن يعبر عما هو فوق اللفظ والوصف . وبحد هؤلاء فى الرمز متسما لما يذيعون ، وقد اتبع هذا الطريق الرمزى أفلاطون وفيلون السكندرى وأفلوطين وكثيرون غيره (١) ، .

ثانيا : والدليل الثانى على صحة نسبة الأنوار وإثبات وجودها هو مشاهدة الحكاء لها إذ أنه لا يمقل أن يكذب هؤلاء الحكاء وهم أساطير الحكة .

ثالثاً : والأمر الثالث أننا ما دمنا نقبل رصد الأمور الفلكية ونصدقها فلماذا لانقبل أقوال أساطين الحكمة ؟ و يُردّ على هذا بأن الأمور الفلكية تخضع للإدراك البصرى أو لعمليات رياضية يقينية .

## ٣ – المُثل والكليات:

ولقد تعرض القائلون بالمثل لمبحث الكلى وهل هو معنى قائم فى آلذهن على ما يذهب النصوريون ، أو أنه قائم فى الأعيان عسلى ما يقول به الواقعيون؟ أو أنه بجرد إشارة إلى الواقع ، وأن لفظ الكلى لا يشير إلا إلى بجرد الاسم فقط كا يذهب الاسميون ؟ وكان هذا المبحث مثار جدل طويل بين المثاليين والمشائين فى العصور المتأخرة للفلسفة اليونانية . ويتدخل السهروردى فى هذه المناقشات الدائرة حول المثل وهل هى قائمة فى الأعيان أو فى الاذهان ويرد على المشائين ألمائل وهل هى قائمة فى الكبار ذهبوا إلى أن الإنسانية لها عقل هو فائلا (٢): « ولا تظن أن هؤلاء الكبار ذهبوا إلى أن الإنسانية لها عقل هو

<sup>(</sup>١) راجع دائرة معارف الدين والأخلاق ــ مادة Symbolism : الرمزية .

<sup>(</sup>٢) حَكُمَةُ الإشراق، فصل ١١٪، مقال ٢٪.

صورتها الكلية ، وهو موجود بعينه فى الكثيرين فكيف يحوز أن يكون شى. ليس متعلقا بالمادة ويكون موجودا بعينه فى المادة ، ثم يكون شيئا واحدا بعينه فى موادكثيرة وأشخاص لاتحصى؟ ، وهكذا يرد الاعتراض المشائى الأول وهو أن المثل وهى صور كلية \_ إن صح وجودها \_ فهى قائمة بذاتها ولا يمكن القول بأنها منبثة فى أفرادكثيرين إذكيف يتعلق ما ليس بمادة بما هو مادى (١) .

ويستطرد فيقول , ولا أنهم حكوا بأن صاحب الصنم الإنسانى مثلا أوجد لاجل ما تحته حتى يكون قالبا له بلا معنى ، فإنهم أشد الناس مبالغة فى أن العالى لا يحصل لأجل السافل ؛ فإنه لو كان كذا مذهبهم للزمهم أن يكون للمثال أيضاً مثال آخر إلى غير نهاية ،

<sup>(</sup>١) في المطارحات المصرع الحامس فصل ٩ يذكر :

د...ورب النوع وإن كان له عناية بالنوع على رأى الأقدمين ليست عناية تعلق بحيث بصبر منه ومن بدن شخص واحد ونوع واحد ، بلُّ هو نوع بذاته . فالمقول عندهم تنقسم إلى الأمهات ف السلسة الطولية التي هي الأصول ، وإلى الثواني الذين هم أرباب الأنواع . والنفس الناطقة تنقسم إلى نفس داعة العلاقة ، كنفس الفلك ، وإلى نفس غير داعة العلاقة كنفس الإنسان وربما سموا رب كل نوع باسم ذلك النوع ، ويسمونه « كلى ذلك الشيء » ولا يعنون به الكلى الذي نفس تصور معناه لا يمنع الشركة ، ولا أنا إذا عقلنا السكلي فمقولنا نفس ذلك الدي. الذى هو صاحب النوع ، ولا أنَّ لصاحب النوع يدين ورجلين وأنفا ، بل يعنون به الـكلى ﴿ فمقولنا نفس ذلك الفيء الذي هو صاحب النوع ، ولا أن اصاحب النوع يدين ورجلين وأنفا ﴿ بل يعنون به أنه ذات روحانية والنوع الجسماني غلها وهو كصمُ لها ، والنسب الجسمانية ف النوع الجسماني إنما هي كظلال نسب روحانية وهيئات نورية في ذاته . ولما لم يصح له حنظ صنمه في شخص مدين اضرورة الوقوع تحت الــكون والفساد ، فيحفظه بشخص منتصر ، فهو<sup>كلي</sup> عمني أنه « أم النوع » ونسبته إلى الكل سواء بأنه صاحبه وعمد كما لانه ، وحافظ النوع بالأشخاس التي لا تتنامى · فإذا سممت أنباذ وقليس وأغاثاذ يمون وغيرما يفيرون الى أسماب الأنواع فافهم غرضهم ولا نظن أنهم يقولون إن صاحب النَّوع جسم أو جسماني أوله رأمي ورجلان وإذا وجدت هرمس يقول • إن ذانا روحانية ألقت إلى المارف فقات لها ، من أنت فقالت أنا طباهك التامة ، فلا محمله على أنها مثلنا ، .

وهذا هو الاعتراض الثانى الذى أشار إليه وردعليه بأنه لا يجوز أن تكون المثل قد وجدت من أجل الآفراد التى تندرج تحتها ، لآن العالى لا يوجد من أجل السافل ؛ وهــــذه ألفكرة الأفلاطونية قد استغلها أفلوطين كل الاستغلال في نظريته في الفيض .

وثالث الاعتراضات القول بأن المثلمركبة ، وذلك يقضى بأنها قا بلة للانحلال في وقت ما . والرد على ذلك أنها ذرات بسيطة نورية على الرغم من أنه لا يمكن تصور الأفراد التى تندرج تحتها إلا على أنها كثرة مركبة . , ولا تظن بأنهم يحكمون بأنها مركبة حتى يقال إنه يلزم أن تنحل وقتا ما ، بل هى ذوات بسيطة نورية وإن لم تستصور أصنامها إلا مركبة . ,

والاعتراض الرابع عن المماثلة ، وقد بين فيه أن المثال يتفق مع الممثل من وجه و يختلف عنه من وجه آخر ، وذلك ما سلم به المشاؤون عند تعرضهم لمشكلة المعانى والكليات الذهنية وكيف أنها \_ وهي مجردة \_ مطابقة للأفراد في الأعيان ، وهذا هو معنى المشاركة الذي أشار إليه أفلاطون .

روايس من شرط المثال المماثلة من جميع الوجوه ـ فالمثال بجب أن يخالف الممثل من وجه ويطابقه من آخر ، والمناذعون يسلبون ذلك ـ فإن المشائين سلبوا أن الإنسانية للـكثيرين وهي مثال ما في الآعيان مع أنها مجردة وما في الآعيان غير مجرد ، وهي غير متقدرة ولا متجوهرة بخلاف ما في الآعيان . ، ويثير السهروردي أيضا مشكلة التداخل بين المثل ، فكيف يمكن أن يتركب مثال الإنسانية من الحيوانية وكون الإنسان ذا نطق وذا رجلين (١) وهو يجيب على ذلك بقوله :

<sup>(</sup>۱) ويتكلم عن وحدة المثال و تركثره في المقالة الثانية فينني المكثرة والوحدة عن المثال المطاقة عليهما مما د إذا سموا في الأفلاك كرة كاية وأخرى جزئية لا يعنون به المسكلي المشهور في المنطق فنعلم هكذا ، وأما الذي احتج به بعض الناس في إنباب المثل من أن الإنسانية بما هي المنطق فنعلم هكذا ، وأما الذي احتج به بعض الناس في إنبانية بماهي إنسانية لا تقنفي الوحدة ...

و إن كل شيء يستقل بوجوده له أمر يناسبه ، ولكن يبقي الغموض والشك عيطين بهذه المشكلة القائمة وهو ما لم يستطع أفلاطون نفسه أن يزيله على الرغم من أنسة وصل في التحليل إلى حد إقامة مثل لابسط الاشياء إلى أن أوجد مثلا خاصة بالشمر والاقذار .

و(۱) ولا يلزمهم أيضا أن يكون للحيوانية مثال وكذا لكون الشي. ذا رجلين بل كل شي. يستقل بوجوده له أمر يناسبه من القدس، فلا يكون لرائحة المسك مثال والمسك آخر بل يكون نور قاهر في عالم النور المحض له هيئات نورية من الاشعة ، وهيئات من المحبة واللذة والقهر وإذا وقع ظله في هذا العالم يكون صنمه المسك مع الرائحة أو السكر مع الطعم ، والصورة الإنسانية مع اختلاف أعضائها على المناسبة المذكورة من قبل ، . وقد يزيل هذا النص بعض الفموض الذي يحيط بالمشكلة ، ذلك أن السهروردي لم يسلك الطريق الذي انبعه أفلاطون حين أغرق في التحليل وأقام مثلا للدقيق من الأشياء ، بل إنه جعل للشل أو للأنوار الفاهرة كما يسميها هيئات نورية شعاعية وهيئات من اللذة والمحبة والقهر ، هذه الهيئات إذا فاضت وأشرقت على عالم الأجسام تآلفت وتناسقت وحصل الشيء مع خصائصه المختلفة ، أي أن وحدة الشيء المادي وتناسقه وتجميعه وحصان إلى فيض الهيئات النورية فهي التي تشارك في إقامة خصائصه وتجميعه وجمان إلى فيض الهيئات النورية فهي التي تشارك في إقامة خصائصه وتجميعه

<sup>=</sup> والكثرة بل مى مقولة عليهما جيما ، ولو كان من شرط مفهوم الإنسانية الوحدة فما كانت الإنسانية مقولة على الكثيرين ، وليس إذا لم تقتض الإنسانية الكثرة يكون لاقتضاء كثرتها اقتضاء الوحدة ليلزم كونها واحدة ، بل نقيض الكثرة اللاكثرة ، وعدم اقتضاء الكثرة اللاكثرة ، وعدم اقتضاء الكثرة اللاكثرة، ونقيض افتضاء الكثرة إنما هو لا اقتضاء الكثرة فيجوز صدقه مع لا اقتضاء الوحدة ، لاينتج المطلوب ، إذ الإنسانية الواحدة المقولة على الكل إنما مى في الدمن لا تحتاج لأجل الحل إلى صورة أخرى وما قبل إن الأشخاص فاسدة والنوع باق لايوجب أن يكون أمرا كلبا عام بداته ، بللنهم أن يقول الباق صورة في العقل وعند المبادئ ، ومثل هذه الأشياء إقناعية ، و (١) حكمة الإشراق مقال ١١ ، فصل ٧ .

على نحو معين بحيث تحفظ عليه وحدته(١) .

ولكن يبتى أمر واحد ، وهو هل اتجاه هذه الأشعة إلى تحقيق وحدة الجسم المادى نتيجة للصدفة أم للضرورة المرسومة ؟ والأمر الثانى لا يمكن إقراره لأن العالى لا يوجد من أجل السافل حسب ما قرر أفلاطون وأفلوطين والسمروردى نفسه ، يبتى إذن أن هذا الفعل نتيجة للصدفة المحضة ، وهذا مايشير إليه أفلاطون دائما من أن عالم الأجسام أو الأشباح هو عالم الاتفاق والصدفة المحضة .

وبتم عرضه لمسألة الكليات فيذكر ، أن فى كلام المتقدمين تجوزات ، وهم لا يشكرون أن المحمولات ذهنية وأن الكليات فى الذهن ، ومعنى قولهم إن فى عالم العقل إنسانا كليا أى نورا قاهرا فيه اختلاف أشعة متناسبة تمكون ظله فى الأعيان صورة الإنسان وهو كلى لا يمعنى أنه محمول بل يمعنى أنه متساوى فسبة الفيض على هذه الأعداد ، وكأنه الكلى وهو الأصل ، وليس هذا الكلى ما نفس تصور معناه لا يمنع وقوع الشركة فيه ، فإنهم معترفون بأن له ذا تا متخصصة وهو عالم بذاته فكيف يكون معنى عاما ،

٤ — ولم يسلم موقف السهروردى من المثل الأفلاطونية من نقد تابعيه وتلامذته ، فهدذا الشيرازى صاحب الأسفار الأربعة والإشراقى المتعصب للإشراقية كمذهب وطريقة يقول بعد أن أشار إلى موقفه(٢) : « هذه أقوال هذا الشيخ المتأله فى هذا الباب ولا شك أنها فى غاية الجودة واللطافة ، ولكن فيها أشياء منها عدم بلوغها حد الإجداء حيث لم يعلم من تلك الأقوال أن هذه

<sup>(</sup>١) هذه الهيئات النورية هي التي تمنح الشيء الصفات الثانوية : الشكل ، اللون ، الحجم ، الوزن الح . . . Secondary qualities

 <sup>(</sup>٣) الأسفار الأرامة ، س ه ١ ٢ .

الأنوار العقلية أهى من حقيقة أصنامها الحسية ، حتى أن فردا واحدا من أفراد النوع يكون مجردا والباقى ماديا ، بل يكون كل من تلك الأنوار المجردة مثالا لنوع مادى لا مثلا لأفراده ، .

من هذا النص يتضح أن الشيرازى لم يفهم موقف السهروردى من المثل الأفلاطونية فهما جيدا ، وذلك يرجع إلى غموض نصوص الشيخ الإشراق بهذا الصدد ، فهو وإن كان يقصد حقا ما ذهب إليه أفلاطون من أن المثل هى نماذج الأفراد التي تندرج تحتمًا ، وأنها مثل للأنواع لا الأفرادكل على حدة . إلا أن النواء النصوص وغموضها بسبب العبارات الني يحشدها لإيضاح المذهب الإشراق في ثنايا مذهب أفلاطون جعل استخلاص مذهبه في المثل صعبا إلى حدمًا . واكن المثال الأفلاطرنى ليس ماديًا بل هو أنموذج مجرد للنوع . والشيرازي نفسه مخطى. في عرض نظرية أفلاطون في المثل فيقول . و لـكن وأفلاطن ، يرىأن الارباب العقلية من نوع أصنامها المادية ويؤيد ذلك تسمية حكماء الفرس رب كل نوع باسم ذلك النوع . . والحق أن أفلاطون لا يرى هذا الرأى إذ أن المثال ايس من نوع الآفراد إذا كان يقصد بهذا أن يكون المثال ماديا كالأفراد ، أما إذا قصد بلفظ ( النوع ) النوع المنطق ، Species أى أن يكون المثال نموذجا مجردا للأفراد التي تندرج تحته فهذا صحيح ، وهذه ألأفراد المادية هي أشباح وظلال المثال ، وأنها تختلف عن هذا المثال من حيث المادية والبعــــد عن التجرد ، فليس المثال إذن واحدا مجردًا من أفراد النوع وبانى الأفراد مادية ، أو أن المثال المجرد يمثل كل فرد على حدة من الأفراد المادية -بل هو يمثل النوع الذي تندرج تحته الأفراد المادية كما أشرنا (١) .

<sup>(</sup>١) المطارحات ، الفصل الحامس المشرع التاسع .

عب أن يكون لكل نوع من أنواع النبات شيء واحد مدرك بجرد عن المادة معبن في حقه ، وسموه صاحب النوع القام . . . والحيوانات أصحاب أنواع ونغوس حيوانبة أبضا وبالإنسان صاحب نوع وهو عقله الفياض طليه ، وله نفس ناطقة ، لأن مزاجه أتم وأكل ،

أما تسمية الإشراقيين المثال<sup>(1)</sup> برب النوع فهى تشير إلى أن هذه المثل نماذج لأفراد الأنواع . يقول<sup>(۲)</sup> قصاب باشى زاده , ويسمو نه أى المثال رب النوع عند الإشراقيين وبالطباع التامة عند المشائين ، ويعبر عنه فى لسان الشرع الشريف بملك الجبال وملك الأمطار وملك البحار . وقال بعض من الإشراقيين : المثل الأفلاطونية جوهر مجرد لها هيئات نورية إذا وقع ظله فى هذا العالم يكون منه المسك مع رائحته ، والسكر مع طعمه أو الإنسان مع اختلاف أعضائه . .

وهذا النص أفلاطونى النزعة يوجز نظرية أفلاطون فى المثال إيجازا صحيحاً ويفسر موقف الإشراقيين الحقيق من المثل وكيف أنهم قبلوها عن حقيقة واقتناع . ومن هذا يتبين أن نقد موقف السهروردى لا أساس له من الصحة ،

<sup>=</sup> فصاحب نوعه أيضا أقرى وأشرف . . . وصاحب النوع عنايته مجميع أبدان نومه . . . والدرس كانوا أشد مبالغة فى أرباب الأنواع حتى أن النبتة التى يسمونها « هوم » التى تدخل فى أوضاع نواميسهم يقدسون صاحب نوعها وبسمونه « هوم إيزاد » وكذا لجميع الأنواع ، وهرمس وأغاثاذ عون وأفلاطون لا يذكرون الحجة على إثباتها ، بل يدعون فيها المشاهدة "، ووذا فسلو المنا أن نناظره ، وإذا كان المشاؤون فى عالم الهيئة لا يناظرون بطليموس وغيره حتى أن أرسطو بمول على أرساد بابل ، ففضلاء بابل ويونان وغيرهم كلهم ادعوا المشاهدة فى هذه الأشياء فالرصد كالرصد والأخبار كالأخبار ، وتأتى التوسل بالرصد الجسماني كتأتى التوسل بالرصد المروحاني » .

<sup>..</sup>ولا يقول المحققون منهم إن لكل عرض من الأعراض صاحب نوع عايما بل الانواع المجوهرية ،..ولا يقولون إن أحماب الأنواع إنما حسلت ليكونوا مثالاً لما تحتها وكقالب ، فإن عندهم الأنواع الجمعانية أصنام وظلال لها ولا نسبة بينها في الشرف.. ، .

 <sup>(</sup>۱) رب النوع ، یذکر الشیرازی أن هذه التسمیة نقلها الإشراقیون عن أفلاطون ،
 والواقع أنهم تأثروا بالفرس في هذه التسمیة کما أشار الشیرازی نفسه إلى ذلك في النصوس الى أوردناها .

إلا أن هناك بعض التفاصيل الدقيقة في طريقة فهم السهروردي للمذهب وأطيبقه في نظرية الفيض ، ذلك أن الشيخ الإشراقي كان منأثراً بالأفلاطونية الحدات أيضاً ، وأفلوطين يمتقد أن الاجسام تكونت من الاشعة الخامدة بعد ذبولها ، وهكذا ووى السهروردي \_ وفي هذا الموقف ابتعاد بعض الشيء عن الموتف الأفلاطوني الأساسي في طريقة العرض فقط ـ ذلك أن اعتبار تسكوين الأجسام من الأشعة الحامدة لا يقيم فاصلا حقيقياً بين المــالم العقلي والعالم الحسي . أما عند أفلاطون فهاك فصل نام بين العالمين ، والواقع أن التميز موجود فملا بين العالمين عند السهروردي وأفلوطين ، ويبدو واضحا لو ألقينا جانبا ذلك النمبير الرمزى الذى يشير إلى وجود الاجسام من الأشعة الخامدة ، فالأشعة الخامدة هى الظلام أى أنها لا تستحق أن تسمى وأشعة، أبدا ، والظلام هو بمثايةاللاوجود للنور ، وعلى ذلك تصبح الأجسام لا وجودا من حيث الحقيقة بالنسبة للعقول النورانية أو المثل الأفلاطونية بمعنى آخر ، وإذاً فليس هناك اختلاف جوهرى بين الموقفين مهما قيل عن موقف السهروردى من أنه يؤكد وجود الاجسام بإمَّاضة الهيئات النورية عليها ، ولا يمكن من ناحية أخرى أن نسلم بأن الآشمة الروحية تذبل وتتحول إلى ظلام فالوجود الروحانى لا يمكن أن يصبح لا وجودا أبداً ، مهما عرض السهروردي أو أفلوطين لما يشير إلى ذلك في تصوصهما ، فإن كلامنهما يستعمل الأسلوب الرمزى ولا يمكن أن يسلم أحدهما بما يناقض مذهبه بأي حال . وقد استشهد البعض بنصوص السهروردي تدل ـ في اعتبارهم - على اعترافه بوجود الاجسام اعترافا يحيد بمذهبه عن المثالية الافلاطونية ، وخصوصًا فها يتعلق بالعلاقة بين التفس والجسد (١) ولكن هذه النصوص لا تخرج <sup>عما</sup>

<sup>(</sup>۱) حكمة الإشراق مقالة رابعة « النور الإسفهبذ لما رأى ضوء سراج البدن تعاق به و<sup>إن</sup> كان البدن وقواه من أعدى عدوه،فالنور الإسفهبذ وإن لم يكنمكانيا ولا ذا جهةإلاأن الغلما<sup>ن</sup> التي فيسيسته أى القوى البدنية مطيعة له لشدة العلاقة بين النفس،والبدن ولكونها فروط له <sup>ه</sup>

قصد إليه السهروردى حينها وضع مذهبه فى الإشراق .

الطباع التامة : والسهروردى يطلق على المثل الأفلاطونية أيضا اسما آخر ومو الطباع النامة ، وهذا اللفظ ليس إشراقيا خالصا إذ أن أحد مؤرخى الإشراقية يرجعه إلى المشائين ، يقول قصاب باشى زاده (١) بـ

ويسمونه [أى المثال] رب النوع عند الإشرافيين وبالطباع النامة عند المشائين ، والمقصود من هذا الاصطلاح هو أن هذه المثل أو العقول على رأى المشائين الإسلاميين هي طبائع بسيطة نامة نعتبر كأصول أو كنهاذ جالدو جودات ، ويذكر في المطارحات (٢) ، أنه قد ألقيت إلى هرمس رؤيا ذكر فيها ، أن ذانا روحانية ألقت إلى [أى إلى هرمس] المعارف فقلت لها : من أنت ؟ فقالت : أنا طباعك النامة ، .

وقد جاء في نص من كتاب منسوب (٢) خطأ لهرمس و أناني آت في مناى بأحسن صورة . . . قلت له : ومن أنت ؟ قال طباعك النامة . فإن أردت أن تراني فادعني باسمي قلت : وما الاسم الذي أدعوك به؟ واستطرد قائلا : و فكان الحكماء يتعهدون [ يتعاهدون ] ذلك من روحانياتهم في كل سنة مرة أو مرتين إجلالا لطباعهم النامة . . . قال أرستطاليس : و إن لكل واحد من الحكماء قوة وتأييد من الروحانية تقويه و تلهمه و تفتح له مفاليق أبواب الحكمة . . ولكل ملك قوة و تأييد من ملك عال رفيع يتصل وصله بنجم ملكه العالى . فكان الحكماء والملوك يتماهدون هذه الروحانية بهذه الدعوة و الآسماء ، فكانوا يظهرون لهم ويعينونهم في عملم و حكمتهم ويقومون بتدبير بمالكهم ، وقد جاء في كتاب

<sup>(</sup>١) راجمرسالة في أحوال الإشراقيين ، قصاب باشي زاده .

<sup>(</sup>٢) نشرة هنرى كوربان لمحموعة الرسائل المينافعريقية ج١ ص٤٦٤ استانبول سنة١٩٤٦

<sup>(</sup>٣) يسمى الاسطماخس ٠

التقديسات (1) ذكردعوة للطباع التامة ,أيماالسيد الرئيس والملكالقديس والروحانى النفيس أنت الآب الروحانى والوالد المعنوى اللابس من الآنوار الإلهية أسناها ، الواقف من درجات الكمال في أعلاها . أسألك بالذي منحك هدذا الشرف العظيم ووهبك هدذا الفيض الجسيم ألا ما تجليت لى في أحسن المظاهر وأريتني نور وجهك الباهر و توسطت لى عند إله الآلهة بإفاضة نور الاسرار ، ورفعت عن قلى ظلمات الاستار بحقه عليك ومكانته لديك . .

ونرى من جملة هذه النصوص أن السهروردى وأنباع مدرسته يوردون تسمية جديدة وهى , الطباع النامة ، ، وأن هدنه التسمية لم ترد في كتب السهروردى الرئيسية وأننا إذا قارنا بين هذه النصوص والنص الذي يورده في الهياكل (٢) في شي تشابها أساسيا بين النصين فالطباع التامة هي العقل الفعال أو هي روح القدس في كتاب الهياكل ، وربما أراد الإشراقيون , با اطباع النامة ، المثال النوراني المرضى المكلف بالنوع الجرى أو الإنساني فيكون المقل الفعال أو رب النوع الإنساني و الإنساني فيكون المقل الفعال أو رب النوع الإنساني و طباعا تاما ، بالنسبة للإنسان

٣ ـــ المشـــل المعلقة : عرضنا للـكلام عن المثل الأفلاطونية ووضعها هم المذهب الإشراق ، غير أن هناك نوعا آخر من المثل يسميه الإشراقيون و بالمثل المعلقة ، ، وهى موجودات وسط بين عالم المثل أو عالم الأنوار العقلية ، وعالم الموجودات الحسية ، ويتعين علينا أن نحدد مركزها ووضعها الأنطولوجى في سلسلة الموجودات النورانية والظلمانية . يذكر أحد الإشراقيين عنها (٦)

 <sup>(</sup>۱) کوربان ــ من محاضرة بالفارسية بمنوان روابط حکمة إشراق وفلسفة إيران باستان ص ۷۰ طهران سنة ۱۹٤٦ .

 <sup>(</sup>٣) < ومن جملة الأنوار القاهرة أبونا ورب طلسم نوعنا ومفيض نفوسنا ومكملها بالكا<sup>لات</sup> العملية والمملية روح القدس المسمى عند الحكاء بالعقل الفعال » . هياكل النور س ٥٠ – تحقيق المؤلف سنة ٧٥ / ١ ( السلمة الإشراقية ) .

<sup>(</sup>٣) قصاب باشي زاده ، رسالة في المثل الأفلاطونية والمثل المملقة ٩ ه م مجاميع مخطوط دار السكتب ( القاهرة ) .

وأما المثل المعلقة فواسطة كالمرآة بين عالم المحسوس والمعقول ينطبع عليها من عالم العلو فوقها ومن عالم السفل تحتها ، وفيها المكل موجود من المجردات والاجسام والاعراض حتى الحركات والسكنات والاوضاع والهيئات والروايح مثال قائم بذاته ، فإن جميع [ما ] يرى فى المنام أو يتخيل فى اليقظة بل يشاهد فى الأمراض ، وعند غلبة الخوف ونحو ذلك من الصور المقدارية التى لاتحقق لما فى عالم الحس ، كلها من عالم المثل ، . . . . وفيها مدن ومن جملة تلك المدن جابلتي وجابرس وهور فلياء ذات العجائب . و فقل علامة الشيرازى فى شرحه على حكمة الإشراق حد يثاعن الذي ويحاليه : و ألا إن جابلتي وجابرص من عالم عناصر المثل وهور فلياء من عالم أفلاك المثل ، والفرق بينهما أن المثل المعلقة عناصر المثل وهور فلياء من عالم الاشباح المجردة ، منها ظلمانية ومنها نورانية ، وأما مثل أفلاطون فهى نورية من عالم العقل تتعلق بجميع أبدان النوع مدبرة له ، ولا تثالم بخلاف النفس الناطقة . .

ويتضح من هذه النصوص أن المثل المعلقة موجودات وسط بين المثل النورية والموجودات الحسية، تنطيع فيها موجودات من عالم الأجسام وأخرى من عالم المثل. ويعرض السهروردى لنظريته في المثل المعلقة في وحكمة الإشراق ، ، فيقسم النفوس إلى : كاملين ومتوسطين وأشقياء ، وهناك متوسطون في العلم والعمل ، وكاملون في العمل ناقصون في العمل ، وأفراد حذه الطائفة الآخيرة من النفوس وقد يتخلصون إلى عالم المثل المعلقة التي مظهرها بعض البرازخ العلوية أى الأجرام الفلكية وتكون لهم في هذه الحالة القدرة على استحضار الاطعمة ، والصور المليحة ، والسماع الطيبوغير ذلك ، ويبقون في هذا المقام ، أى في عالم المثل المعلقة ، طالما لم تستكمل نفوسهم بالحكمة النظرية ، وينتقلون من فلك إلى آخر حتى يصلوا إلى عالم النور المحض . وأما الاشقياء فإنهم وينتقلون من فلك إلى آخر حتى يصلوا إلى عالم النور المحض . وأما الاشقياء فإنهم وينتقون في دار الشقاء والعذاب . ووأما أصحاب الشقاوة الذين كانوا حول جهنم

جثيا وأصبحوا في ديارهم جائمين \_ سواء كان النقل حقا أو باطلا فإن الحجيع على طرفى النقيض فيه وإبطاله ضعيفة \_ (1)، إذا تخلصوا عن الصياصى البرزخية يكون لها ظلال من الصور المعلقة على حسب أخلاقها ، . أى أن هؤلاء الاشقياء يظلون معلقين في مقام المثل المعلقة ، تتجاذبهم الصور التناسخية المختلفة إلى أن يتطهروا من ذنوبهم ، وهذه الصور المعلقة التي ينعم فيها المتوسطون ويشتى فيها الاشرار لا تساوى في الدرجة مُشل أفلاطون . • والصور المعلقة في عالم الانوار العقلية ، بل هي مثل معلقة في عالم الأشباح أفلاطون نورية ثابتة في عالم الانوار العقلية ، بل هي مثل معلقة في عالم الأشباح المجردة منها ظلمانية يتعذب بها الاشقياء ومستنيرة للسعداء ، وهذه الصور المستنيرة هي الصور الحسية التي يتلذذ بها المؤمنون كما وعده الكتاب المقدس ،

ويقرر شارح حكمة الإشراق أن , أفلاطن ، وسقراط رفيثاغورس قالوا بالمثل المعلقة إلى جانب المثل النورية العقلية ، وهم يطلقون على المثل المعلقة الله في محل ، ومظهرها البرازح العلوية ، وأنها جواهر مفارقة للواد ثابتة في الفكر والتخيل النفسي أنها مظاهر لهذه المثل الموجودة في الأعيان لا في محل .

وإذن فنحن أمام وضع جديد فيا يختص بترتيب العوالم والموجودات،
 فا هو الوضع المذهى للمثل المعلقة ؟

يعرض الإشراقيون تقسيما جديداً للعالم ، فالعالم عالمان :

١ حالم المعنى المنقسم إلى عالم الربوبية ، و إلى عالم العقول .

حالم الصور المنقسم إلى الصور الجسمية وهى عالم الأفلاك والعناصر والصور الشبحية وهى المثال المعلق . و ولا يمكن إدراك المثل المعلقة بالحواس

<sup>(</sup>١) راجع الفصل الحاس بالتناسخ فيما بمد .

الظاهرة لآنها لا تنعكس على مرايا ، ثم أنها ليس لها محل فى هذا العالم ، ولسكن لها مظهراً فيه وقد تظهر على شدكل جن كما يقول السهروردى : و ولما كانت الصياصى المعلقة ليست فى رايا وغيرها وليس لها محل ، فيجوز أن يكون لها مظهر من هذا العالم ، وربما تنتقل فى مظاهرها ، ومها محصل ضرب من الجن والشياطين ، وقد شهد جمع لا يحصى عددهم من أهل در بند (من مدن شيروان) وفوم لا يعدون من أهل مدينة تسمى ميا بج ( من مدن أذر بيجان ) أنهم شاهدوا هذه الصور كثيرا محيث أن أكثر أهل المدينة كانوا يرونهم دفعة فى بجمع عظيم على وجه ما أمكننى دفعهم وليس ذلك مرة أو مرتب ، بل فى كل وقت يظهرون ولا تصل إليهم أيدى الناس ، وقد جرب من أمور أخرى ( وجود ) صياصى غير ملموسة ليس مظاهرها الحس المشترك ، بل نكاد يتدرع بجميع البدن ، وتقاوم البدن و تصارع الناس (١) . . . .

وينتقل من إقراره لوجود الجن والشياطين، وماكان شائعاً لدى العامة من الاعتقاد بوجود الاشباح تلك التي يقول عنها إنها لا تتسم بالطابع الحسى، ومع ذلك فهى تفرض وجودها على البدن، ينتقل من ذلك إلى التسليم بفكرة العوالم الاربعة، التي ذكر الشيرازي أنها ترجع للحد كماء الكبار، أفلاطن، وهرمس وسقراط، وهو لايقر وجود هذه العوالم بالاستدلال ولكنه يثبتها بالمشاهدة خلال تجاربه الصوفية فيقول: ولى في نفسي تجارب صحيحة تدل على أن العوالم أنوار تقرق أنوار مدبرة (الإنسانية والفلكية). أر والثالث) برزخيات [ الأفلاك والعناصر أي عالم الاجسام] (والرابع) صور معلقة ظلمانية ومستنيرة فيها العذاب الاشقياء واللذة للسعداء. (٢)، ورابع العرالم هذا هو عالم الخيال أي عالم المثل المعلقة وهو عالم وعظيم

<sup>(</sup>١) حكمة إشراقية - المفالة الخامسة - الفصل الثالث ص ١٢٥ طبمة طهران .

<sup>(</sup>۲) حکمة إشرافية س ۱۰

الفسحة غير متناه ، به جميع ما بعالم الاجسام من كواكب ومركبات ومعادن ونبات وحادن ونبات وحودات الموجودات الحسية ليست نسخة من موجودات عالم الاجسام ، إذ أن هذه الاجسام تتخذ نفوسا غير النفوس التي كانت في عالم الاجسام ، وذلك على حسب مركزها بين السعدا، أم بين الاشقياء .

وهذا العالم الخيالي قد ألتي ضوءا على مشكلة التناسخ ، وقدم لنا طريقا مرسوما لإقرارها وقبولها ، وذلك أن النفوس الشريرة تصعد إلى عالم المثل المعلقة . و تتخذ أجساما أخرى من أجسام الحيوان فتشتى بها و تنال عقابها و هكذا إلى أن تتطهر (١) وفي هذا العالم توجد الجنة والنار المشار إليهما في القرآن ، وكذلك يتعلق به المهاد الجسماني على ما ورد في الشرائع المنزلة .

وعالم المثل المعلقة أيضا هو مصدر الأحلام ، وإن مظاهرها الحسية التي تترا.ى المنائم تأتى منه و وقد تحصل من هذه المثل المعلقة الحاصلة [أخرى] جديدة وتبطل كالمرايا والتخيلات ، وقد تخلقها الأنوار المدبرة الفلمكية لتصير مظاهر لها عند المصطفين ، (٢)

ويمكن أن نجد أساس هذا الموقف فى تفسير الفارابى للنبوة وفى نظرية الأحلام عند ابن سينا ويتعلق بهذا العالم أيضاً ظهور الأشباح الحسية التى تعبر عن مقاصه أو صور إلهية وذلك كما أدرك موسى بن عمران الله فى الطور ، وكما أدرك النبى جبريل لما ظهر فى صورة دحية السكلبى ، أى أنه يصح أن يكون مظهرا لنور الأنوار والعقول .

وكما ذكرنا تتحقق جميع مواعيد النبوة من الجنة والنار والمعاد الجسمان ' وقد يحصل من طبقة المتوسطين المتصلين بعالم المثل المعلقة طبقات من الملائك '

<sup>(</sup>١) راجم الفصل الحاس بالتناسخ .

<sup>(</sup>٢) حكمة الإشراق س ١٨٠

ذلك لأن الملائكة أقل في الدرجة من النفوس السكاملة في الحكمتين النظرية والعملية ، أى أنه يضع النفس الإنسانية الكاملة المتجردة في مغزلة أعلى من مغزلة الملائكة ، وفي هذا يتأثر بنظرية الإنسان السكامل (١) .

وقد بحصل من بعض نفوس المتوسطين ذوات الآشباح المعلقة المستثيرة التى مظاهرها الأفلاك طبقات من الملائكة لا بحصى عددها أعلى من عالم الملائكة . . (٢)

هذه صورة مبسطة لمشكلة المثل المعلقة كما يعرضها السهروردى ولاشك أنها خطيرة من حيث وضعها الوجودى ، والملاحظ على تقسيمه الرباعى للعوالم الذى أورد فيه عالم المثل المعلقة أنه لم يورد القسم الرابع فى كتبه الآخرى كالتلويجات والهياكل . يقول فى كتابه الآخير : , أعلم أن العوالم ثلاثة ، عالم تسميه العلماء عالم العقل . . . وعالم النفس . . . وعالم الجرم . . . وهو ينقسم إلى أثيرى وعنصرى . . (7)

وهو لا يتكلم عن عالم المثل المعلقة إلا في حكمة الإشراق ، ولا شك أن المشاكل التي عرض لها في هذا المؤلف نتطلب أن يقرر وجود عالم رابع لسكى يستطيع أن يجد فيه الحلول لها . وهناك دوافع أخرى أدت به إلى إبراز هذا العالم وهو شعور ديني بضرورة تضمين مذهبه تفسيرا لما ورد في القرآن من شواهد حسية عن الجنة والنار والبعث الجسماني والجن والشياطين والملائمكة ومواعيد النبوة ، وظهور الروحانيات على صور حسية ، وكانت هذه المسائل ترجع الى عقل فلك القمر عند المشائين والكن من المشكوك فيه أن يكون هذا الوضع القلق المنهافت لعالم المعلقة نتيجة لشعور ديني صادق ، ذلك لأن هذه المثل

<sup>(</sup>١) راجع الجيلي : • الإنسان السكامل » .

<sup>(</sup>٢) حَكُمَةُ الإشراق من ١٨ .

<sup>(</sup>٣) هياكل النور ، خاتمة الفصل الرابع من الهيكل الرابع س ٦٤ ( الساسلة الإشراقية )

لا يمكن أن تفسر تفسيراً أنطولوجيا معقولا فهى فى مركز وسط بين المثل النورية والأجسام، ثم هى لا تنصف بصفات الأجسام الكاملة من حيث خضوعها للحواس الخس ، ولا يمظاهر الأنوار الكاملة أو المسئل العقلية من حيث إشراقاتها الدائمة ، وربما أراد بهذا الوضع مجاملة لآهل السنة فى عصره الذين اشتدرا عليه حيث كان العصر يموج بالعداء للاراء الباطنية والشيعية المخالفة لمذهب الدولة الأيوبية الرسمى وهو المذهب السنى .

وربما أيضا أراد أن يفسر مشكلة التناسخ فوضع هذا العالم لكى تتحرر فيه نفوس الصالحين وتشتى نفوس الاشقياء . ولكن كيف نفسر قوله إن صور الحكواكب والعناصر التى فى عالم المثل المعلقة لا نشبه الصور الجسمية ، وهى أيضاً ليست عقلية وهذا قد يفضى بنا إلى القول بأن هذا العالم الجديد وهمى تماما . وقد يكون الدافع للإشراقيين على قبول هذا العالم شعور عميق بالفصل التام بين عالمي النور والظلة ، وعالم كهذا له مركز وسط بينهما يؤدى إلى التدرج بين العالمينولو أن وجوده لا يوضح تماما أين تنهى الضرورة ومتى يبدأ الإمكان؟ أوكيف يصبح النور المتلاشي ظلاما ؟ وحتى إذا صح هذا الرأى فإن هذا العالم الجديد لا يحل هذه المشكلة ، وقد يكون الإشراقيون قد شعروا بضرورة إبحاد الجديد لا يحل هذه المشكلة ، وقد يكون الإشراقيون قد شعروا بضرورة إبحاد عالم أوسط يرتق إليه المتوسطون من الزهاد توقيا من الطفرة وهو يصرح بهذا . وحقيقة ويقرر أن وجود هذا العالم هو نتيجة لنجارب صوفية كان قد عاناها ، وحقيقة الأمر أنه يلحق بهذا العالم بعض الوظائف التى ألحقها المشاؤون الإسلاميون بالعمل العاشر أو عقل فلك القمر وخصوصا في اتصال المخيلة الإنسانية به بالمقل العاشر أو عقل فلك القمر وخصوصا في اتصال المخيلة الإنسانية به

# البابب لثانث

## في المادة

المادة والأجسام الصورة والهيولى في أحكام البرازخ تقسيم البرازخ وهيئاتها الزمان والحركة الفصل الأول الفصل الثانى الفصل الثالث الفصل الرابع الفصل الخامس

### الفصل الأول

تسكلمنا فى الفصول السابقة عن النور ، وعرضنا بالتفصيل لتركيب العالم النورانى وإشراقاته المتعددة وتريد الآن أن نعرض لعالم الظلام وترى كيف يصدر الظلام عن النور .

الآشعة النورانية تستمر في الإشراق إلى أبعد مدى وتتألف منها أنوار طولية وعرضية وتترتب من العرضية منها أرباب الانواع المادية ، فكيف يمكن أن يصدر الظلام عن النور وأن تنتهى الموجودات النورانية إلى موجودات ظلمانية؟ الجواهر النورانية تتناقص شدنها النورية أي تصبح أقل من حيث الكال المعملي فتقترب رويدا من عالم الظلام كمثل السراج الذي يذبل ضوؤه شيئا فشيئا ويتراقص للعيان في خفوته حتى تنطنيء شعلته ويغمره الظلام ، فكذلك الجوهر النوراني والاشعة النورانية إذ أنها تتخلف عنها المادة في نهاية مراحلها النورية .

ولا تعطينا النصوص السهروردية تفسيرا مقنعا اصدور الظلام عن النور ،

فذاهب الفيض (١) تعجز عن أن تقيم برهانا على صحة صدور الممكن عن الضرورى ، ثم أنه فيا يختص بمذهب الإشراق لا نستطيع أن نفسر تناهى الأنوار إلى الظلمة أى العدم ، مادمنا قد هيأنا لها كل هده الإشراقات والانعكاسات ثم مادام أصحاب مذهب الإشراق يفرقون بين الأنوار العقلية الفائضة والأنوار الحسية من حيث الطبيعة . وليس من طبيعة المعقول أن يتناقص في الوجود حتى يتلاشى . وحتى لو افترضنا صحة هذا القول وأنه من الممكن أن ينتج الظلام عن النور ، فإننا نجد أنفسنا أمام وصف للظلام لايسمح بهذا ، فهو يرى أن الظلام ليس عدماً بالمعنى الأرسطى أى عدم النور فيا يمكن له التنور ، أي أنه لا وجود نسبى (٢) (لا وجود ما من شأنه أن يوجد ) فهو نقيض النور ألى أنه لا وجود مطلق ، وليس الظلام على حد تعبيره مبدأ مساوقاً للنور في الوجود على ما قرر زرادشت من أن النور والظلام مبدآن للخير والشر يصطرعان والغلبة لعالم النور .

### صدور الظلام :

يصدر من نور الانوار النور الاقرب وليس في هـذا النوركثرة لاقتضاء ذلك وجودكثرة في نور الانوار، وكذلك لايصدر عنه برزخ أي جوهر غاسق، لان ذلك معناه توقف سلسلة الفيض، لان النور لا يصدر عن الظلام، وليس الإشراق من طبيعة البرازخ. وإذن كيف نفسر وجود هذه البرازخ؟

<sup>(</sup>١) المذاهب التي تقرر وجود عالم للمادة في ثهاية الفيوضات .

<sup>(</sup>۲) فرق ما بين وصف الظلام بأنه عدم النور أو أنه نقيض النور ، فني الحالة الأولى : في عناك أسباس ( Ground ) لإمكان وجود الظلام على أنه حالة ينعدم فيها النور فقط الصفه ولكنه يصبح من ناحية أخرى حالة وجودية كأن نقول الجفاف عدم المطر والجزئ من ناحية أخرى حالة وجودية مى الجفاف بالنسبة للارض والزرع .

يقرر أن (۱) للنور الأقرب اعتبارين: فقر في نفسه لإمكانه بالنسبة إلى نور الأنوار، ثم غنى بالأول لوجوبه به. أى أن هذا النور الأفرب وهو الصادر الأول عن نور الأنوار يتخذ موقفين: الموقف الأول بالنسبة إلى الواحد والموقف الثانى بالنسبة إلى ذاته فهو بالنسبة إلى كمال الواحد ناقص ـ والنقص هو الفقر وهذه جهة عقلية تساوى الإمكان ـ وبالنسبة إلى وجوبه بالأول فهو في غنى أى في كمال ، لفيض الأول الدائم عليه من نوريته . والغنى هنا مساو الضرورة ومعنى هذا أن للصادر الأول جهتى إمكان ووجوب أو ضرورة (٢).

الوجوب: أما أن الصادر الآول يكون ذاغنى لوجوبه بالآول فهذا ما تقتضيه طبيعة ترتيب الآنوار فى عالم ضرورى لا محل فيه للإمكان، ولذلك فإن مبدأ الوجوب أو الضرورة مبدأ سليم استطاع الفيلسوف أن يستغله استغلالا موفقا فى تشييد دعائم الوجود إذالصادر الآول يصدر عنه ثان والثانى ثالث والثالث رابع وهذا حسب مبدأ الوجوب أى غنى الأول بنور الآنوار والثانى بالآول والثانى بالآول

الإمكان : وإذا كان مبدأ الوجوب أو الضرورة مقبولا فى مذهب تكتنفه الضرورة و تؤلف بين أركانه ، فالإمكان يعد غامضاً ولا محل له فى تشييد الوجود إلا فى غير الدائم الآزلى من الموجودات ، ولذلك فإننا لا نستطيع أن أمطى تفسيرا واضحا المفكرة التى تقول بأن تعقل النور المجرد لفقره ينتج عنه هيئة ظلمانية إذ كيف نستطيع أن نقرر صدور الظلام عن النور والممكن عن الضرورى والصدور هناضرورى على ماذهب إليه أصحاب مذهب الفيض ، وهل تتسق فكرة

 <sup>(</sup>١) برزخ ــ البرزخ لفة هو الحد الفاصل أو الشيء الذي يحجب بين شيئين ، أي ما هو جسم ويمكن الإشارة إليه إشارة حسية ، وهو ظلمة بحضة وايس إمكانا بالمني الأرسطى أي. نورا بالقوة ، والممنى الآخر للبرزخ أنه الحد الفاصل بين المالم الأرضى والمالم السماوى .

<sup>(</sup>٢) اللمحات ص ١٢٥

الإشراق الضرورى مع الإمكان ؟ إن النفسير الوحيد الذى يعطيه لنا السهروردى هو أن والنور الآتم يقهر النور الآنقص ، فبظهور فقره له واستغساق ذاته عند مشاهدة جلال نور الآنوار بالنسبة إليه يحصل منه ظل هو البرزخ الآعلى الذى لا برزخ أعظم منه ، وهو المحيط المذكور وباعتبار غناه ووجوبه بنور الآنوار ومشاهدة جلاله وعظمته يحصل منه نور بجرد آخر فالبرزخ ظله والنور القائم ضوء منه ، وظله إنما هو لظلمة فقره ، ولسنا نعنى بالظلمة إلا ما ليس بنور في ذاته ههنا(1) . ،

ويورد فى موضع آخر (٢): و وإذ لايصدر من الحق الأول إلاو احد فإن استمرت السلسلة فى اقتضاء الواحد فلا ينتهى إلى الجسم أبدا ولا يوجد ، و لكنه قد وجد فلا بد من وقوع كثرة فى و احد . . . ،

و أخيرا إذ علت أن لكل معشوق آخر ، فليس إلا أن المعلول الأول له إمكان من نفسه ووجوب بالأول ، وبعقل الاعتبارين وذاته ، قالوا فلتعقله لوجوب وجوده و نسبته إلى الحق الأول يقتضى أمرا أشرف وهو عقل آخر ، وبتعقله لإمكانه من نفسه أمرا آخر هو جرم الفلك الأقصى ، إذ الإمكان أخس الجهات فيناسب المادة ، وباعتبار تعقله لماهيته نفس هذا الفلك المحرك ( والشوق إليه ) ، ثم من الثانى بالتثليث عقلا وفلك الثوابت و نفسا ، ومن الثالث عقل وفلك زحل و نفسه وهكذا ، إلى أن تتم الأفلاك التسعة ، والعقل العاشر باعتبار تعقل ماهيته صورها ، وباعتبار تسبة الوجود إلى المبدأ نفوسنا الناطقة ، وإنما ذلك بمعاونة الاجرام السهارية المناسبة باشتراك كلها في حركة دورية ،

وفى نص آخر فى الهياكل يذكر , النور الإبداعي الأول لا يمكن أشرف منه ،

<sup>(</sup>١) حكمة الإشراق ص ٣٣٠

<sup>(</sup>٢) التلويحات ، النلوع الثاني .

وهو منتهى الممكنات وهذا الجوهر بمكن فى نفسه واجب بالأول فيقتضى المسبته إلى الأول ومشاهدة جلاله ، جوهرا قدسياً آخر ، وبنظره إلى إمكانه ونقص ذاته بالنسبة إلى كبرياء الأول جرما سماوياً ، وهكذا الجوهرالقدسى الثانى يقتضى بالنظر إلى مافوقه جوهرا بجردا ، وبالنظر إلى نقصه جرما سماويا ، إلى أن كثرت جواهر بجردة مقدسة عقلية ، وأجرام بسيطة فلسكية وعنصرية . . (1)

لقد اتضح لنا من هذه النصوص كيف ينتهى النور إلى الظلام ، وكيف تنشأ المادة عن العقل والتغير عن الثبات فيوجد إلى جانب سلسلة الموجودات النورية سلسلة من الموجودات الظلمانية أو المادية ، تتكور في أعلى مراتبها الأفلاك والأجرام السماوية وهى الصادرة عن ظلام العقول العليا ، وهذا موقف يعوزه البرهان والمنطق ، ولكنه من ناحية أخرى يتخذ من الواقع الحسى دعامة قوية . فالسهروردي يقرر في مواضع كثيرة من حكة الإشراق والتلويحات (٢) والحياكل أن استمرار الفيض النوراني لا يؤدي إلى إبحاد الاجسام ولذلك فهو يقبل فكرة صدور المادة الأفلوط نية ويقيمها على فكرة الإمكان كما بينا ، ويمكن ترتيب هذه القضايا على النحو التالى .

استمرار الفیض النورانی لا بؤدی إلی الجسم ، ولکن الجسم موجود ، ولما كان الفیض هو الذی یشید الوجود إذن یجب أن یتضمن الفیض النورانی إشارة إلى التكوین المادی .

وإذن فوجود الجسم ناشى عما تقرره القضية التى تشير إلى المحسوس المشاهد، وعلى ذلك فالنتيجة أنه يجب أن يتضمن الفيض ناحية تشير إلى صدور المادة، أى أن المشكلة قد بدأت من وجسود واقع حسى يراد تبريره وتفسير الصاله بالترتيب الوجودى، فأمامنا هذا الإلزام أى أن علينا أن نقدم إبضاحا عن عالم

<sup>(</sup>١) الهبكل الرابع ، الفصل الثالث من ٦٣ .

<sup>(</sup>٢) التلويحات ، التلويح الثاني ( أوردنا النص ) .

اللاجرام موجود بالفعل ، وهذا هو التبرير الوحيد الذي يقدمه أصحاب مذهب الفيض ، يرتبون فيه صدور المادة عن المعقول . والرأى فى ذاته لا يخضع لمنطق أو برهان إذ لايمقل صدور الضدعن الضد أو الجمع بينهما في ترتيب الموجودات. وقد يثير هذا الموقف تساؤلا آخر وهو هل يؤدي بنا النقص في شدة النورية(١) واعتبارَ فقر الجوهر النوراني بالنسبة إلى ما فوقه ، هل يؤدى بنا ذلك إلى تقرير وجود الاجسام؟ الواقع أن لا ، لأن اعتبار النقص في الكمال أو النورية ينتظم سلسلة الموجودات بأسرها في حركة نازلة . وأمر آخر وهو أن اعتبار الفقر فى ذاته أو الاحتياج للغير لا يؤدى بالمحتاج أو المستفيد إلى أن يصدر عنه ما هو من غير طبيعته وحتى هو لا مملك أن يصدر عنه ما ينافي طبيعته ،فالشيء ذو الطبيعة الممينة لا يصدر عنه ماهو مباين لهذه الطبيعة ، واكننا هنا بصدد موقف تنحكم فيه ثنائية (٢) الروح والمــادة أو النور والظلام ، ويشيد الظلام فيه قسما من المرجودات الواقعية الحسية ، فهل يؤدى بنا هذا إلى الجمع بين المتناقضين (الظلام والنور) في فكرة الوجود؟ وهل يقترب الموقف الإشراقي في هذه النقطة من فكرة المطلق عند هيجل وكيف أنه يجمع بين المتناقضين ؟ وكذلك فكرة الحقيقة عند برادلي ، وكيف أمَّا تبدو في الظاهر منآ لفة وحينها نحلل فكرتها نجد أنها تجمع بين المتناقضات (٣) .

ويبدو أن فكرة صدور المادة عند السهروردى ترجع إلى ابن سينا ثم إلى أفلوطين ، ذلك لأن أفلوطين يقول بالمبادى الثلاثة : العقل والنفس والجسد

<sup>(</sup>١) الناو بحات ، التلويح الثاني ( أوردنا النس ) .

 <sup>(</sup>٣) فى الهيكل الحامس س ٧٧ يشير إلى هذا المعنى وأن الجوهر تنتظمه تسمة ثنائية فهناك الجوهر النوراني والجوهر الجسمى .

 <sup>(</sup>٣) راجع برادلى: المظهر والحقيقة وراجع أيضاً إقبال: « تطور الفلسفة عند الفرس ؟
 لندن ١٩٠٨ .

م المنقل الكلى والنفس السكلية والفلك المحيط. ووجود المادة في المذهب الأفلوطيني يرجع إلى فكرة الإمكان ، راتجاه العقل الأول إلى الواحد ثم إلى ذاته وكيف أن غنى الواحد المطلق بالنسبة إلى العقل السكلى كان السبب في إيجاد أولى صدورات المادة وهو الفلك المحيط ، وهناك مشابهة بين الموقفين في فيكرة الصدور الضروري المادة أو للظلام ذلك لآن العقول تنجه في حركة لا إرادية إلى مصدر الإشعاع والإشراق ، واعتبار نقص العقل السكلى بالنسبة إلى الواحد لا ينقص شيئا من هذه الضرورة . إلا أننا نرى هذا الإمكان يصدر عن هذا العقل الصروري ، وهذا الإمكان يتخذ صورة المادة أي الظلام .

وتفسير ذلك أن الثنائية هذا ليست حقيقية إذ ليس هناك ما يبرر صدور الظلام عن النور ، وإذا وضعنا موضع التقدير النزعة الصوفية العميقة التي تفيض بها رسائل السهروردي فسنقرر أن الظلام ليس مبدأ مساوقا للنور في الوجود ، وأن العالم الإشراقي عالم عقلي محض ، وأن الظلام لا وجود . وإذن فالسهروردي يقترب كثيرا من الموقف الأفلاطوني الأصيل من حيث الاعتراف بالعالم العقلي ذي الموجودات الازلية الثابتة واعتبار العالم الحسى عالم أشباح وموجودات زائلة غير ثابتة

واكن الذي يستوقف النظر في موقف كهذا هو التسليم مخمود الآشمة النورانية بعد كثرة الفيوضات، أو بعبارة أخرى الاعتراف بإمكان اضمحلال موجودات الفيض العقلي . ومهما يكن حظها من شدة النورانية والكمال العقلي، الا أنها تشارك في البناء العقلي للوجود ، فكيف يستقيم مع منطق المذهب أن تسمح بذبول الانعكاسات النورية ، مهما تضاعف نرولها وابتعدت عن المداً الأولى ؟

يقول السهروردى : , ولذلك فإن النور قد يصل بكثرة الانعكاس الى حيث لاينعكس عنه النور لضعفه ـ والنهاية فى المرتبات واجبة فلا يلزم من كل قاهر ، ولا عن كل كثرة كثرة ، ولا عن كل شماع شعاع ـ

وينتهى النقص إلى ما لا يقتضي شيئا أصلا ، (١)

وهل ينتهى النقص حقا \_ على حد قوله \_ إلى ما لا يقتضى شيئا أصلا؟ إن النقص فى النورية على حد تعبيره فى مواضع أخرى هو الاستفساق أو الفقر أو الظلام، فهل ينتهى النور إلى الظلام بعد ذبوله؟ وما هو عالم الموجودات الذى يكو نه هذا الظلام الذى نشأ عن النور المتلاشى وذلك بعد أن تكو نت البرازخ من جهات الفقر فى الجواهر النورانية وتر تبت نزولا؟ ولما كان الظلام هو التعبير الرمزى عن الاجسام فى مذهب كهذا صح لنا أن نعتبر أن هناك مصدر بن لتكوين الاجسام:

١ \_ المصدر الأول: الحركة التنازلية من جهات الإمكان المترتبة فى القواهر العليا، و يصدر عنها أجرام الأفلاك رالكواكب، وعنها أيضا يصدر ما تحت فلك القمر من أجرام عنصرية غير أثيرية.

والمصدر الثانى الانمكاسات النورانية الذابلة ما دام الظلام عدم النور
 ويمتعر الظلام مادة أو أجساما .

وترتيب الموجودات الجسمية في المذهب يستند إلى المصدر الأول وحده في جميع كتب السهروردي ، أما المصدر الثاني فلا يشير إليه على أنه مصدر لتكوين الأجسام لآن المؤلف يعتقد أنه لا يلزم عن الأشعة النورانية أشعة أخرى إلى مالا نهاية ، وأن الأشعة في نهاية مراحلها تنتهى إلى مالا يقتضى شيئاً أصلا على حد تعبيره ، أى إلى العدم . بها كنا قد وضعنا مبدأ أساسياً وهو أن الظلام علم النور ، فلا بد أن يتلاشى النور إلى ظلام ، ولا يمكن أن يكون للشى الواحد نوعان من العدم ، فيكون للنورعدم هولاشى أصلا ، ثم يكون له من ناحية أخرى عدم آخر هو الظلام ؛ ويقصد بالظلام علم المادة وعلى ذلك فنحن أمام فيوضات مادية لامتناهية كما أشرنا ، وإذا جاز اللاتناهى بالنسبة للوجودات النورانية فقد يكون من العسير التسليم بإمكانه فيما يختص بالموجودات النورانية فقد يكون من العسير التسليم بإمكانه فيما يختص بالموجودات النورانية فقد يكون من العسير التسليم بإمكانه فيما يختص بالموجودات الظلمانية إن أخذنا اللاتناهى على أنه منتهى الخصوبة والغنى فى الوجود .

<sup>(</sup>١) حكمة الإشراق س ٢٠٢ المقالة الثانية الفصل الثامن .

# الف**ص**ل الثاني الصورة والهيولى

الكلام عن المادة يفضى بنا إلى التعرض لوحدة المادة فى الوجود . وهو الجسم الطبيعى . فا تخطيط الجسم الطبيعى عند الإشراقيين وما موقفهم منه ؟

اعتاد المشاؤون أن يثيروا مشكلة الهيولى والصورة على أنهما مبدآن للجسم الطبيمى في مستهل تناولهم لمشكلة المادة والأجسام ، وهذان المبدآن وضعهما أرسطو ، وقد فاضت كتب المشائين الإسلاميين بحجج لا حصر لها في الدفاع عنهما وإثبات حقيقتهما :

1 — وهم بره نون على وجود الهيولى بقولهم إن الجسم يقبل الانصال و الانصال الانصال الانفصال، فينبغى أن يوجد فى الجسم قابل لها وهو الهيولى. وهم يقصدون بالانصال الامتداد، والاتصال على هذا المعنى لا يقابل الانفصال، وهم يرون أن المقداد ايس داخلا فى حقيقة الجسمية لتفاوت الاجسام فى المقادير دون تغيير فى حقيقتها وعلى ذلك فإن الهيولى فى نظرهم هى النى تقبل المقادير والهيور، والوافع أن الجسم ليس شيئاً غير المقدار ، وقول القائل إن الاجسام تشاركت فى الجسمية واختلفت فى المقدار فيكون خارجا عنها كلام فاسد فإن الجسم المطلق فى الجسمية واختلفت فى المقدار فيكون خارجا عنها كلام فاسد فإن الجسم المطلق وائداً عليه ليس بكلام مستقيم ، فإنا إذا قلنا إن الجسم متقدر لا يلزم أن يكون المقدار زائداً عليه به (١) ومضمون الحجة المشائية فى البرهنة على وجود الهيولى المقدار زائداً عليه ، (١) ومضمون الحجة المشائية فى البرهنة على وجود الهيولى أن الجسم يقبل الانصال والانفصال وهما ضدان فلا بد من جسم قابل لهما وهو الهيولى . وبحمل الرد على هذه الحجة أن الانصال بمعنى الامتداد أى المقدار يقبل

<sup>(</sup>۱) س ۲۰۷ حكمة الإشراق ، وهذا يقترب إلى حد كبير من رأى ديكارت في الأجسام: L'étendue est l'essence du corps.

<sup>(</sup>١٤ السميروردي)

الانفصال وليس ضداً له فهما إذن ليسا متقابلين وعلى ذلك فلا حاجة بنا إلى إفراد مقوم خاص لهما وهو الهيولى ، فالهيولى لأ محل لها في تقرير الجسمية ، . فحاصل الكلام هو أن الجسم المطلق هو المقدار المطلق وأن الاجسام الخاصة هى المقادير الخاصة وكما تشاركت الاجسام في المقدار المطلق وافترقت بخصوص المقادير المتفاوتة تشاركت في الجسمية وافترقت بخصوص المقادير المتفاوتة ، . (1)

٧ \_\_\_\_ يمتنع وجود الهيولى بدون الصورة ، إذ أن الجسم المنضمن للهيولى وحدها يكون سلباً لا وجود له . والمشاؤون أيضاً يقولون إن الهيولى لا يتصور وجودها بدون الصورة ولا الصورة بدون الهيولى . وقد يحكمون بأن للصورة مدخلا في وجود الهيولى ، وكثيراً ما يقولون إن الصورة علة ما للهيولى ، وذلك مع عدم تصور خلوها عنها ، وليس هذا ضرورياً إذ أنه يجوز , أن يكون للشى الا يكون درنه ولايلزم أن يكون ذلك علته ، ، أى أن النزام وجود الصورة بوجود الهيولى لا يستدعى أن نقرر أن الصورة علة للهيولى ، وإذن فالسهروردى بهاجم الفكرة الارسطية الني تقرر أن الصورة علة صورية للهيولى وأن الهيولى علة مادية للصورة .

٣ ـ ويرى المشاؤون أن الهيولى إن فرضت بجردة ثم حصلت فيها الصورة فهذه الصورة إما أن تحصل في جميع الأمكنة أو لا في مكان ، وهماظاهرا البطلان . ومضمون الحجة أن الصورة إما أن تحصل في الهيولى بجميع أجزائها وهذا ليس مكناً لانها ليست جسمية ، ومن ناحية أخرى قد تحصل لا في مكان لصفتها الغير الجسمية ، وهذا غير مقبول لانها سوف لا نتعلق بالهيولى الخاصة بها . وهذه الحجة ليست من القوة بحيث تهدم ارتباط الصورة بالهيولى على رأى أرسطو وشيء آخر وهو أنه ليس هناك فاصل زمنى بين التقاء الصورة بالهيولى على

<sup>(</sup>١) حَكُمَةُ الإشراقُ ص ٢٠٧ وما بعدها .

ما يتصور الناقدون . وهناك مغالطة مذهبية في الحجة وهو أن حلول الصورة لا في مكان ليس معناء أنها لا تتعلق بهيولاها إذ ليس المقصود باللامكانية هنا المعنى المطلق بل عدم الجسمية فقط وهذا ينطبق أيضاً على الأمور المعقولة ، ولم بقل السهروردي نفسه إنها لا يمكن أن تتعلق بمادة .

وادعاء المشائين حصول الجسمية المطلقة أولا ثم تحل فيها الصورة. (١) وكمن يقول: إن الطبيعة تحصل ثم تتبعها العوارض وهذا كلام ضعيف، فإن الطبيعة النوعية كالإنسانية مثلا إن حصلت أولا ثم تتبعها العوارض فكأن حصولها إنسانية مطلقة كلية ثم تتشخص، وهو محال إذلم تحصل إلا متشخصة، والمطلق لا يقع فى الأعيان أصلا. ،

وإذن فلا يمكن أن نسلم بحدوث الإنسانية ثم تتبعما الأعراض وكذلك لايمكن حصول الجسمية المطلقة ثم تتبعما المخصصات .

والملاحظ على هذه الحجة أن السهروردى يرد على أفلاطون لا على أرسطو لأن فكرة حصول الجسمية المطلقة التي تنطبع فيها الصورة بعد ذلك هى الفكرة الأفلاطونية التي تقرر وجود المادة المشتركة التي تحل فيها الصورة بعد ذلك . ثم إن نقده لوجود الطبائع أولا ثم تخصيصها بالعوارض بعد ذلك ، وذلك حينها أشار إلى , الإنسانية ، وعدم إمكان وجودها في الأعيان إلا متسخصة، هذا النقد يوجه إلى نظرية أفلاطون في المثل لا إلى موقف أرسطو بصدد الهيولي والصورة .

ه ـ وقد يقال إن الجوهر الجسمى له كيانه بدون حاجة إلى التخصيص، والواقع أن العرض له مدخل فى وجود الجوهر فلا يمكن أن يكون للجوهر الجسمى كيان بدون المخصصات أى الصور. وإن الاعراض لها مدخل فى وجود الجواهر بضرب من العلية أو الاشتراط، وليس مقوم الوجود إلا ما له مدخل

<sup>(</sup>١) حَكُمَةُ الإشراقُ سَ ٢٠٨ .

فى وجود الشيء ، ثم الاستعداد المستدعى للنفس الذى للبدن أليس لأجل المزاج؟ وهوعرض وهومن شرائط حصول النفس ، فصح لآن العرضله مدخل فى وجود الجوهو ، والنفوس بعد المفسارقة ألبست تتخصص ويمتاز بعضها عن بعض بالاعراض ؟ فصح أن من مخصصات الجواهر الاعراض ، والتخصيص بها شرط وجود الحقائق النوعية . ، (١)

وهذا الرد أيضاً يوجه إلى أفلاطون لا إلى أرسطو ، فأرسطو لا يرى انفصال الجسمية عن الصورة في أيّ من حالاتها ، فالجوهر الجسمي يتألف من هيولا بصورة ، ولا يمكن الفصل بينهما إلا عقليا فقط ، فلا يمكن تصور وجود الهيولى بدون الصورة أو الصورة بدون الهيولى .

7 — ويذهب المشاؤون إلى أن حصول الهيئات من المواد هو حصول صورة لهذه المواد والواقع غير هذا فإذا صنعنا كريها من الحشب فلا يقال عن الكرسي إنه خشب بل يقال إنه كرسي لأنه اتخذ هيئة جديدة ، وكذلك لا يقال عن البيت إنه طين وحجر بل يقال إنه بيت فقط لأن له هيئة خاصة ، وإذن فالأعراض والهيئات تغير الأشياء أو المواد ، فالحقائق الفير البسيطة إنما هي عسب التركيبات والأساى . . (٢)

۷ -- وحجة أخرى لهم وهى أن الصورة جزء الجوهر ، وجزء الجوهر جوهر وهذا فيه غلط ، فإن جزءاً ما يحمل عليه أنه جوهر - بحبة ما - لا يلزم أن يكون جوهراً ، فالـكرسى يحمل عليه بجهة ما أنه جوهر ، والهيئة التي بها الكرسوية ( الكرسية ) جزء الـكرسى ، ولا يلزم أن يكون جوهراً ، بل الجوهر

<sup>(</sup>١) حكمة الإشراق ، المقالة الثالثه ــ المغالطات ( الهيولى والصورة ) يراجع أيضا فيما يختس مججج المشائين عن الهيولى والصورة والرد عايما ، المحات س • ٢ ١ ( مخطوط ) .

<sup>(</sup>٢) المرجم السابق .

الذي مو من جميع الوجوه جوهر ، يكون جميع أجزائه جوهراً ، إن كان له جزء :

وثم فولهم الصورة مقومة للجوهر فتكون جوهراً ، وجوهرية الصورة لكونها لا في موضوع ، وكونها لا في موضوع عدم استغناء المحل عنها هو أنها مقومة للمحل ، فقولنا الصورة مقومة للجوهر فيكون جوهراً كأنما قلنا الصورة مقومة للجوهر وهو تكرار فثبت بما ذكرنا أن الأعراض بجوز أن تقويم الجوهر ولا يقصد بالصورة في هذا الكتاب إلاكل حقيقة بسيطة نوعية كانت أو جوهرية أو عرضية ، وليس في العناصر شي. سوى الجسمية والهيئات لا غير ، وإذا اندفعت الصور التي أثبتوها وقالوا إنها غير محسوسة فيقيت الكيفيات وهي محسوسة .... ، (1) .

أى أنه يخرج من هذا إلى القول بأنه ليس هناك إلا الجسمية + الـكيفيات المحسوسة ، وقد أشار قبل ذلك إلى أن الجسم المطلق هو المقدار المطلق ، وأن المقدار هو الامتداد ، وإذن فالجسم يتـكون من الامتداد + الصفات الثانوية (الكيفيات المحسوسة) (٢) . وقد بيئا أن موقفه من الجسم يقترب إلى حد كبير من موقف ديكارت .

۸ — إذا سلمنا بأنه ليس فى العناصر سوى الجسمية والهيئات ، وبطل الكلام عن الصور الغير المحسوسة ، فأمامنا الكيفيات التى تشتد وتضعف ، ولا يمكن للمشائين أن يرتبوا عليها طبائع أو موجودات خاصة لاننا سنطالبهم بإثبات الكية للكيفية وهذا مستحيل ، .

انتهى السهروردي إذن إلى نني الهيولي والصورة والكنه مع ذلك لم يهدم

<sup>(</sup>١) المرجم السابق .

<sup>(</sup>٢) حكمة الإشراق س ٢٠٧

الجسم الطبيعى فما دام قد قرر حقيقة الامتداد للجسم فقد أثبت وجود الأجسام . و يمكن أن نجمل مذهبه فى الجسم فيما يلى : فهناك أساسان لموجودات الظلام :

١ - الجوهر المظلم أو الذرات (١) وهى لبست في مكان . وهذا هو الامتداد .
 ٢ - صورااظلام مثل الوزن والشم و الذوق الخ ..، وهى تو جد ما اصرور فق.

٢ ــ صورااظلام مثل الوزن وااشم والذوق الخ ..،وهي توجد بالصرورة في المكان. والجوهر المظلم هوالجديم المطاق، أو الـكيَّة المطانَّة، أو المادة المظلمة، أو الامتداد . و ليس الجوهر المظلم شيئاً قائما بذاته ، بل هو عدم النور، وقد اعتقد أتباع أرسطو أن الجوهر المظلم قائم بذاته ، والواقع يخالف ذلك ، فالتجربة التي أسمح بتحويل المناصر بمضها إلى بمض نؤكد وجود هذا الجوهر أو الجسم المطلق الذى تخصصه الهيئات أو الكيفيات الثانوية ، فتتأ َّف منه الموجودات المختلفة ، ولوكان قائمًا بِذَاتُه لما قبل هذه التغييرات . فمناك إذن الجوهر المظلم أو الجسم المطلق ، وهو عدم محض إذا قيس بالجوهر النوراني ، وهناك الـكيفيات الثانوية . ويسميها صور الظلام ، والجسم لا يتألف من اجتماع الجوهر المظلم 🕂 صور الظلام فحسب ، بل يتطاب إشر ق النور على العارنين ، ومختلف إشراقانه شدة وضعفاً فتمر تب الآشياء في الوجود تبماً لحذه الإشراقات . ومن ذلك يدرك العقل وجود المادة وهذا في دائرة الآجسام ، وإذن أوجود الآجساء راجع إلى إشراق النور وهو عثابة إدراك لها إذ لا وجود لها في ذاتها والمادة التي يدركها العقل هى التي يتقرر وجودها ، وحتى صور الظلام أو الصفات الثا نوية كالشم والذوق والوزن التي بسميها الكيفيات سبيها النور . وهنا نرى تشابها أساسيا بين موقف كل من باركلي من المادة والمواف الإشراق الذي جمل المادة وجوداً اعتباريا

<sup>(</sup>۱) وبرى إقبال فى كتابه (تطور الفاسفة هند الفرس) أن الفرات هنا تقترب من ذرات الأشاءرة وبرى أن الجزء الذي الأشاءرة وبرى أن الجزء الذي لا يتجزأ ما دام لا يتجزأ ما دام لا يتجزأ كل الوهم، ولافرضاً ولافيلا فليس له وجود مادى ــ هياكل النور ــ الهيكل الأول ص ٧٤ ــ ٤٨.

مر تبطأ بالإدراك العقلى ؛ فالجسم موجود إيستمولوجي . والموقف هذا يقترب من أفلاطون ويبتعد كثيراً عن أرسطو فليس الجسم إلا شبحا يستند في وجوده إلى إشراق الانوار أي المثل العقلية كما بينا . وعلى الرغم من مهاجمة السهروردي للهيولى الانوسطية إلا أن فكرة الجسم المطلق لا تبتعد كثيراً عن الهيولى الارسطية من حيث مدلولها ، حتى أن شارح السهروردي نفسه بلتبس عليه التمييز بين الاثنين فيري أن الجسم المطلق عند الإشراق بهاجم الجسمية المطلقة في إحدى ونجد السهروردي في مواضع من حكمة الإشراق بهاجم الجسمية المطلقة في إحدى حججه التي خصصها للرد على أرسطو (٢٠) . وفي مواضع أخرى يطلق الهيولى على الجسم كله أو يقصد بها الجسمية المطلقة (٢٠) ، وفيذه الاشياء ينقلب بعضها الجسم كله أو يقصد بها الجسمية المطلقة (٣) ، وفهذه الاشياء ينقلب بعضها إلى بعض فلها هيولى مشتركة ، والهيولى (هو ) البرزخ نقول له في نفسه برزخا وبالقياس إلى الهيئات ، حاملا وعلا ، وبالقياس إلى الهيئات ، حاملا وعلا ، وبالقياس إلى الجموع منه وهو النوع وبحموعها لا يتبدل ، هيولى ، هذا على اصطلاحنا نحن ، وهيولى الافلاك غير مشتركة وبحموعها لا يتبدل ،

وإذا استعرضنا بحمل النقد الذي يوجهه الإشراقيون إلى الهيولى والصورة نرى أنهم لم ينجحوا في هدم فكرة الهيولى . بل قبلوها تحت إسم جديد هو الجسم المطلق ، . أما الصورة فإن موقفهم منها معقد بعض الشيء ، فهم بعثر فون بالصفات الثانوية ويقولون إنها صور حسية ، ولكنهم يحسون أن الوقوف عند هذا الحد لا يقيم وحدة الجسنم الطبيعي ولا يؤكد وجوده ، ويكون الموقف الأرسطى بذلك أقوى بكثير من موقفهم ، لأن الصورة تسبخ على الجسم وحدة طبيعية وتماسكا حقيقيا لا تمنحه إياه الكبفيات الثانوية ، هدذا على الرغم طبيعية وتماسكا حقيقيا لا تمنحه إياه الكبفيات الثانوية ، هدذا على الرغم

<sup>(</sup>١) حَكُمَةُ الإشراقُ مَنْ ٢٢٨ وَسُ ٤٢٧ .

<sup>(</sup>٢) المقالة الثالثة ، المفالطات .

<sup>(</sup>٣) دون الموافقة على إشراق النور على الصفات الثانوية .

من أن موةف الإشراقيين بصدد الجسم سيقفه بعض الحسيين بعد ذلك .

والمشكلة ترجع إلى أرسطو وأفلاطون ، وكان أفلاطون قد رفع الصور إلى العالم العقلى وجاء أرسطو وأنزلها إلى الأرض وربطها بالاجسام وأشار إلى الاتحاد الجوهرى بين الصورة والهيولى . ولماكان السهروردى أفلاطونيا في تفكيره فإنه أعاد الصور إلى ماكانت عليه ، وجعل المحسوس فادغا ، أى شيئا لا قيمة له بدون إشراق النور ، إذ أن إشراق النور وهو إشراق عقلى ، هو الذى يظهر الكيفيات الثانوية و يمنحها الوجود ، أو بمعنى أعم ، هو الذى يمنح الجسم الوجود ؛ فالجسم وهو يتألف من جوهر مظلم لم صور ظلام لا وجود له بدون إشراق النور عليه . وهذا هو الموقف الأفلاطوني يتخذه السهروردى و يحاول إدماجه في المذهب الإشراق ، فالإشراق العقلي يحل محل الصور العقلية أو المثل الخطونية ، وعلى ذلك يصبح الجسم ولا سند له من العالم المحسوس ، والعالم المحسوس نفسه وهم باطل

# الفصل الثالث فى أحكام البرازخ

#### ١ ـــ العناصر ثلاثة :

يرى المشاؤون أن العناصر أربعة وهى : \_ الماء والتراب والهواء والنار ، والواقع أن النارليست عنصراً مستقلا، ذلك أن الهواء قسمان : \_ (١) قسم لطيف، (٢) وقسم حار هو النار ، إذ ليست النار إلا هواء حاراً ، والنار لا تحرق بل الهواء هو الذي يحرق . كذلك الاجسام التي ترتفع حرارتها . وإذن فليست العناصر أربعة على ما يذهب المشاؤون بل هى ثلاثة فقط هى : الارض والهواء والماء ، وأصولها ثلاثة حاجز ومقتصد ولطيف (١) ، فالاصول ثلاثة : حاجز ومقتصد ولطيف (١) ، فالاصول ثلاثة : حاجز فومقتصد ولطيف . واعلم أن اللطيف إلى الهواء ] ليس من شرطه كمال الحرارة ، فإنه بعد اللطف قد تقل فيه ، ولهذا فن الماء ما هو أشد حرارة من الهواء . . . . وإن سمى ما اشتد من الهواء حرارته ناراً فذلك مسلم جوازه فيكون اللطيف منقسما إلى قسمين : باعتبار شدة كيفية واحد ، وضعفها (٢) ، وعلى ذلك فقد خرج على التقسيم التقليدي العناصر بجعلها ثلاثة وعدم اعتبار النار عنصراً رابعاً محسوساً .

وإذا أضفنا هذا الموقف إلى تقديس الفرس للنار نجد أنه يخرجها من نطاق العناصر المحسوسة ، فهى أقرب إلى المعقول منها إلى المحسوس وقد أشار في مواضع كثيرة من كتبه إلى النار المعقولة ووجوب تعظيمها حتى أن شارح حكمة الإشراق يذكر أن تعظيم النار واجب في شريعة الإشراق : ، وانقلاب

<sup>(</sup>١) الحاجز هو التراب والمقتصد الماء واللطيف الهواء .

<sup>(</sup>٢) حَكُمَةُ الْإِشْرَاقُ ، مَقَالَةُ رَابِعَةً سَ ٢٢٪ و ص ٢٣٪ .

الهواء ناراً ذات نورية فى القدح والنفاخات العظيمة التى تجعل الهواء ناراً ذات نورية . . . . والنار ذات النور شريفة لنوريتها وهى التى اتفقت الفرس على أنها طلسم أرديبهشت وهو نور قاهر فياص لها (۱) . . . ومن شرف الناركونها أعلى حركة وأنم حرارة وأقرب إلى طبيعة الحياة وبها يستعان فى الظلمات ، وهي أتم قهراً وأشبه بالمهادى وهى أخت (۲) النور الإسفهذ الإنسى ، وبها تتم الخلافتان صفرى وكبرى ، فلذلك أمر الفرس بالتوجه إليها فيا مضى من الزمان . . . (۲) .

وكما تضىء النفس عالم الأرواح كذلك تضىء النار عالم الأجرام ، وكما أن الخلافة الكبرى للنفس (٤) فللنار الخلافة الصغرى .

# ۲ ــ الـكون والفساد :

هو النفير الحاصل فى الصور الجوهرية (حسب أرسطو)؛ واتحاد العناصر تحت تأثير الأجرام السمارية ينتج صور المادة المختلفة كالسيولة والفازية والصلابة وتحول هذه العناصر هو الذى يمثل السكون والفساد فى عالم الظلام، وترجع كل مظاهر الطبيعة من مطر وسحاب ورعد وبرق إلى هذه التغيرات التى تقوم على مبدأ الحركة والتى تفسر باتصالها المباشر أو الغير المباشر بالنور الأول.

وتحول العناصرالثلاثة مثل تحول الهواء إلىماء بالتكاثف، والماء إلى تراب مدليل خروج الماء من الحجر وانقلاب الماء أرضاً مرمى من استحجاد المياه في الحال (°)، والهواء ممكن انقلابه إلى نار نورية أي نار ذات نور

<sup>(</sup>١) حكمة الإشراق س ٧٧ ٤ .

 <sup>(</sup>٢) فى الأسل د وهو أخو النور الإسفهبذ » وهو يقصد أن يجمل النار مذكراً لامؤنثاً .

<sup>(</sup>٣) حكمة الإشراق س ٣٥٠ .

<sup>(</sup>٠) حكمة الإشراق س ٢٦ .

لا بجرد حرارة ، ,وانقلاب الهواء نارأ يرى في القدح والنفاحات العظيمة . .

وقد دلل أيضاً على إمكان تحول الماء إلى هواء والتراب إلى ماء والنار إلى هواء .

ولحن كيف يتم الكون ؟ النظرية الأرسطية تقرر أن الكون عبارة عن إحلال صورة محل صورة أخرى ، وقد بينا كيف بهاجم السهروردى نظرية الهيولى والصورة وكيف أنه لا يقبل إلا الجسم المطاق والكيفيات المحسوسة ، وأن الجسم المطلق هو بمثابة الهيولى المشتركة . وإذن فالكون بهذا المهنى هو إحلال كيفية محسوسة محل كيفية محسوسة أخرى وذلك بعد استبعاد فكرة الصورة ، ويحدث الكون بمساعدة الأنوارالفائضة .

# ٣ \_ الاستحالة في الـكيف :

هى النغير فى الكيفيات ، والكننا أشرنا إلى أن الكون إحلال كيفية عسوسة محل كيفية أخرى ، والاستحالة فى الكيف هى تغير فى الكيفية ، وعلى ذلك فيصبح الفرق بين الكون والاستحالة فى الكيف فرقا فى الدرجة لا فى النوع ، فالكون تغير أساسى فى الكيف ، أما الاستحالة فتغير بسيط فيه ، فالاختلاف إذن راجع إلى شدة التغير وضعفه ، فتسخين الما. بالحرارة فى أول مراحله يعد استحالة ، أما إذا استمر التسخين وتحول الما. إلى بخار فيعد هذا كو نا .

ويبدأ السهروردى بالرد على أسحاب النظربات المحالمة ، فيتناول مذهب الكمون والبروز ، الحرارة التى توجبها الحركة ليست كما يظن أنهاكامنة وأظهرتها الحركات واعتبر بالماء المتخضخض، فإن ظاهره و باطنه يتسخن وكانا قبل ذلك باردين، ولو كانت خارجة من الباطن [كما يظن أصحاب الكون إلبرد الباطن، ويرد أيضا على القائلين بأن الماء لا يتسخن بالنار بل يفشو فيه أجزاء نارية معها الحرارة ، وهذه الأجزاء الفاشية فها هى المسخنة لها لا مجاورة النار ، يرد عليهم بقوله

إنه لو ثبت ذلك لاقتضى أن الماء فى الإناء الحزفى يسخن أسرع من الماء الموضوع فى قدر معدنى ، وذلك لأن الأول مسامى فيساعد على انتشار هذه الأجزاء التي تحمل معها النارية ، مع أن الواقع يشير إلى عكس ذلك ، إذ أن الماء في الآنية المعدنية يسخن قبل الماء الموضوع فى الآنية الحزفية .

#### ۽ \_ المزاج :

ثم ينتقل إلى الـكلام على القوابس والمواليد الثلاثة . فيذهب إلى أن القوابس أى الأرض والماء والهواء إذا امتزجت بسبب الاشعة الـكوكبية وفعلها فها . وانفصالها عنها ، ثم الفعل والانفعال المزاجي بينها ، حصل منها المواليد وهي : الممدن (١) والنبات والحيوان دون الآثار العلوية ، إذ ليسَ فها فعل وانفعال مزاجي . والمزاج هو الكيفية المتوسطة الحاصلة من كيفيات متضادة ، هي الكيفيات الأولى المحسوسة في العناصر المتضادة بالذات ؛ وشرط المزاج تفاعل العناصر إذ لولا التفاعل لكان الاجتماع تركيباً لا مزاجاً متشابه الآجزا. . والنوع باق فى الممتزج إذ التغبر كيني لا جوهرى أى لا يعتبر فساداً ، والمزاج توسط المجتمعات من الـكيفيات . والغالب على المواليد الثلاثة الجوهر الأرضى لحاجتها إلى حفظ الأشكال والقوى ، وهو لا ممكن دون غلبة الجزء الأرضى علمها. و برعى هذه المواليد ويمنى بها اسفندرامذ رب نوع الأرض وهو النور القاهر الذى طلسمه الأرض ، وتنفعل الأرض من جميع الأصنام انفعال الإناث من الذكور ، فكذلك ينفعل اسفندرامذ من الانوار القاهرة الاخرى انفعال الإناث من الذكور .

 <sup>(</sup>١) \* من المعادن ماله برزخ نورى ولذلك يشم منه نور فيسكون شبيهاً بالبرازخ العداوية
 كاندهب والزبرجد ولذلك يعزه الناس ويميلون إليه » المقالة الراجة ، حكمة إشرافية .

### ه ـ الطبيعة :

وإذا جردت الأرض من الكيفيات ، واعتبرت طبيعتها بعد ذلك فإن طبيعتها في هذه الحالة هو نورها القاهر اسفندرامذ ، وطبيعة كل شيء جرد عن كيفياته هي رب ذلك النوع . . و فأر باب الأنواع هي طبايع الأنواع ومدبراتها، ولهذا سمى صاحب إخوان الصفا الطبابع بالملائكة المدبرة للعـــالم، ورد يحبى النحوى على أرسطو فى تعريفه الطبيعة بأنها مبدأ أول لحركة ماهى فيه وسكونه بالذات بأن هذا لايدل على الطبيعة بل يدل على فعلما فقال : الحق أن الطبيعة قوة روحانية سارية في الاجسام العنصرية يفعل فيها التصوير والتحليق وهى المديرة لها وسبدأ لحركاتها وسكونها بالذات وتفعل لغاية ما إذا بلغت إليها أمسكت . . واستشهاده برد يحيالنحوى على أرسطو يشير إلى قبوله لرأيه في أن الطبائع روحية ، واتجاه المذهب يؤدى إلى هذا النقرير ، وقد ذكر ناحين الكلام عن الجسم المادي أنه يتألف من الجسم المطلق + الكيفيات المحسوسة ، وأن الجسم لايدرك أو يوجد إلا بإشراق نوراني عليه ، فإذا حللنا الجسم المــادي أو الشيء: thing ، نجد أن ألذى يمثل الشيئية الحسية فيه هي الـكيفيات المحسوسة ، وأن وجود الشيء وحضوره للحس ووقوعه تحت الإدراك يتعلق بأمر آخر هو رب نوعه الذي يشرق عليه من نوره ، ولا شك أن هذا النور عقلي محض ، وإذن فالأشياء نتعلق بطبائعها المنيرة الروحانية .

ولكن نظرية الطبائع الروحانية قد لانقف عند هذا الحد، وقد أشرنا حين الدكلام على نظرية المثل أن السهروردى قبلها وتأثر بها فهو يشير إلى الطباع التامة وهى مبادى. الأشياء ويعتبرها مثلا للموجودات كما قال أفلاطون وأن الأشياء كما نحسها \_ أشباح لاحقيقة لها وأنها تستند في وجودها إلى عالم المثل وأن إدراكنا لها يتم بضرب من التذكر ، ويقترب التذكر الأفلاطوني من الإشراق هنا من

حيث وظيفة كلِّ الميتافيزيقية ، وأثر كل منهما على عملية الإدراك . وإذن فأربارِ الاصنام هي المثل وهي الطباع التامة حسب مذهب السهروردي ، والجسمية ودر والاجسام لانستند في وجودها إلى مبدأ حقيق يؤكد وجودها ويحفظه . أو يمعني آخر النور وجود والظلام لا وجود .

ومذهب السهروردى فى الطبائع الروحانية قد يقترب بعض الشيء من مذهب ديكارت فى الطبائع البسيطة : Les natures simples فهى عند ديكارت ذات طابع عقلى ، إذ البساطة الديكارتية صفة عقلية وديكارت نفسه يهدم الجسم المادى فنبق الطبائع أصولا عقلية ، ولكن موقف ديكارت لايستند إلى دعائم ميتافيزيقية مذهبية (غير العناية الإلهية) كما يستند أفلاطون أو السهروردى إلى المثل أو الانوار.

ويأتى بعد المواليد الثلاثة فى المرتبة مزاج الإنسان وهو أكثر الأمزجة تماما واعتدالا. واستدعى هذا المزاج كمالا فنحه الواهب وهو النور القاهر المسمى اسفندرامذ نفسا ناطقة هى ( الإسفهبذ ) وهى الى تدبر أمره .

# ٣ ـــ الآنوار القاهرة والتغير :

هل تخضع الآنوار القاهرة للتغير كما تخضع المواليد الثلاثة ؟ يقرر استحالة تغيرها لآن تغيرها ممثاء الإقرار بتغير الفاعل وهو نور الآنوار وهذا باطل ، وإذن فيستحيل تغير الآنوار القاهرة علمت استحالة تغيرها، فإن تغيرها لا يكون إلا لتغير الفاعل وهو نور الآنوار ، ويستحيل التغير علمه فلا تغير له ولا لها ، .

و لكن ليس معنى انتفاء التغير عدم حصول شيء من الآنوار القاهرة ، إذ يحصل منها مالم يكن\_ مثل حصولالنفس من الواهب وأرباب الأصنام كالصور

والنفوس وغيرها بما يتوقف على مزاج واستعداد ـ لاستعداد متجدد لتجدد الحركات الدائمة ، ويجوز أن يكون الفاعل تاما ويتوقف الفعل على استعداد القابل ، وبقدر اعتداله يقبل من الهيئات والصور ما بليق بهذا الاستعداد مع معاونة السيارات ، ويصدر عن روح القدس وهو رب النوع الإنساني معنى جبرائيل ، ويحصل في مقابل المزاج الإنساني الاتم نور يتصرف في الايدان وهو إسفهبذ الناوت [أي النفس الناطقة المتعلقة بتدبير البدن] ..

أى أن المقصود بالنغير في دائرة الأنوار دوام الإشراق والفيض ، فالنور الأعلى يشرق على مانحته ، وما تحته يشاهد النور الأعلى وينتج عن هذا كما بينا موجودات نورانية جديدة وندوم الإشراقات وتستحر حركة الإيجاد دون توقف وهذا هو معنى التغير بصدد الأنوار .

# الفصل الرابع تقسيم البرازخ

الجسم إما فارد ، وإما مزدوج ، والفارد هو المفرد البسيط الذي لاتركيب فيه كالأفلاك والعناصر ، والمزدوج هو المركب من الأفلاك والعناصر مثل المواليد الثلاثة (۱) لتركب كل منها

والفارد إما: ١ ــ أن يكون حاجزاً كالأرض وهو ما يمنع النور من النفاذ بالكلية والوصول إلى ما بعده.

۲ ــ أو يكون لطيفاً كالهوا. وهو الذي لا يمنع النور أصلا.
 ٣ ــ أو يكون مقتصداً وهو الذي يمنعه منعا غير تام.
 كالماء الصافى والجواهر المعدنية الشفافة.

# والـبرازخ القابسة :

هى العناصر الني تستمد نورها من الأفلاك على صورة أنوار عرضية ، واستعدادات مختلفة ، ولا يخرج الفارد القابس أى البسيط العنصرى عن الأقسام الثلاثة وهى : الأرض والهواء والماء ، وهو (١) إما أن يكون قابسا حاجزا كالأرض ، أو (٢) مقتصداً كالماء ، أو (٣) لطيفا كالهواء . وليس بيننا وبين البرازخ العلوية حاجز ولا مقتصد وإلا حجب عنا الأنوار العالية .

وأما المزدوج أو المركب فينسب إلى أحد أقسام الفارد بحسب غلبة أى قسم منها عليه ، فإن غلبت الارض كان المركب حاجزا وإن غلب الماء كان مقتصدا ،

<sup>(</sup>١) سميت الأفلاك بالآباء والعناصر بالأمهات وما يتولد منها بالمواليد.

وإن غلب الهواء كان اطيفا . وكل مركب فبحسب الغلبة ينسب إلى أحد هذه ، (١) .

ومادة أجرام الأفلاك أثيرية ، أما مادة الأجرام السفلية فهى عنصرية غير أثيرية . وقد أشرنا إلى أن الجسم يتألف من الجسم المطلق لل الكيفيات المحسوسة مع إشراق النور عليه ، وهذا تحليل للجسم من الناحية الفلسفية ، أما من الناحية العنصرية فإن الاجسام كاما إما تراب أو ما ، أو هوا ، أو مزيج من هذه . ولكل جسم طابعه الخاص حسب العنصر أو العناصر التي تكونه .

#### الأفسلاك:

والأفلاك أجرام تترتب إلى جوار الجواهر النورانية ، وقد صدرت من جهات النقص فى هذه الجواهر فى سلسلة تنازلية . وأول هذه الأفلاك البرزخ المحيط أوالفلك المحيط ، وهو جسم واحد بسيط مستدير، لأن الشكل الكرى أكل الأشياء ، غير منقسم بالفعل ، ولا مركب ، وهو محيط بجميع الأجسام ، ومحدد الجهات ، وهو إبداعى حصل دفعة من العقل المفارق ، وايست به جهات معينة ، فإن الصاعد من المركز موليا وجهه جهة معينة يسمى أسفله أسفل وما يصعد عليه أعلى .

ويقارن السهروردى حقيقة البرزخ المحيط بالأرض فيذكر فى المطارحات(٢)

<sup>(</sup>١) مقالة ٤ فصل ١ ، حكمة الإشراق ـ

<sup>(</sup>٢) «ليس غاية السفل الأرض ولا السفل يتعين بالأرض بل يتهين بمركزية المحدد ، غاذا فرض جسم يقطع الأرض فيحصل له بحصته نسبة إلى المحدد ، بخلاف الصاعد إلى فوق ، الأرض سفلية كسفلية الأرض قان السفل يتعين بنفس المحدد ، بخلاف الصاعد إلى فوق ، إذ المحدد لا يمينه شيء يتحدد به موضعه ويصير كل ما وصل إلى حيره له حصة من الفوقية كفوقية المحدد ، فالمحدد له الفوقية بماهيته ، والأرض لها السفلية لحسولها في حير على نسبة عدودة من المحدد حتى لو خرجت الأرض من ذلك الحير ضربا الهدل كانت متحركة إلى فوق ونازلة للسفل فليست السفلية بها ».

أن الأرض على نسبة معينة من البرزخ المحيط وما دامت في حيزها المعين ولم تخرج بعيدا عنه فهى سفلية بالنسبة إلى البرزخ ، وليس معنى هذا أن الأرض في المكان الاسفل باستمرار بل إن السفلية تتحدد بالنسبة إلى مركز البرزخ المحيط واتجاء أي جسم يقطع المحدد إلى المركز من الجهة التي بها الأرض ، أو مر الجهة المقابلة لها . فنصبح الفوقيت والسفلية بالنسبة للارض اعتبارية وعلى العموم للبرزخ المحيط الفوقية المطلقة باستمرار لانه يحيط بالارض من جميع جهاتها .

#### المكان :

(۱) وهذا البرزخ ـ أى البرزخ المحيط ـ لا مكان له لآنه يحدد المكان ؛ وقد عرف المكان بقوله والمكان هو باطن حاويه الآقرب ، ومالا حاوى له لامكان له والمحدد الذى هو البرزخ المحيط لا حاوى له وإذن فلا مكان له ، وهذا التعريف المكان هو نفس التعريف الآرسطى المكان في صورة موجزة فهو على رأى أرسطو والسطح الباطن للجمم الحاوى الماس للسطح الظاهر للجمم المحوى . ،

#### الافلاك والـكواكب والثوابت :

ويضم الفلك المحيط سلسلة من الأفلاك والكواكب والثوابت لاحصر لها ولا يمكن للبشر الإحاطة بها وهى مرتبة، بل إن ترتيبها ظل لترتيب عقلى بين الأنواد لانها علل الاجسام وهيئاتها .

# نفوس الأفلاك :

وعالم الآثيرأى عالم الآفلاك والكواكب عالم حى وذلك لآن كل فلك يتحرك بالإدادة ، ولكل فلك نفس مدبرة . وتسمى عقول الأفلاك والكواكب

<sup>(</sup>١) المقالة الثانية ، فصل رابع، حكمة الإشراق • البرزخ المحيط بالأرض ، .

و بالمدبرات العلوية ،، أما النفوس الناطقة الإنسانية فتسمى و بالمدبرات السفلية ، و فنوس الآفلاك أنوار بجردة قائمة بذوانها مدركة المعقولات ، وهناك قرق بين أجسامنا وأجسام الآفلاك ، فبينها الآولى لها ميل يخالف ميل نفوسنا ـ لآن ميل أبداننا إلى جهة المركز ، وميل نفوسنا قد يكون إلى تلك الجهة كالنازل من علو إلى أسفل وقد بكون إلى خلافها كالصاعد من تجت إلى فوق ـ نجد أنه ليس لآجرام الأفلاك ميل يخالف ميل نفوسها ، وإذن فبرازخ الآفلاك مقهورة لعقولها لآنها نحركها هذه الحركات الدائرية المستديمة . ، (1)

### الأفلاك لا تفسد:

الأفلاك تتحرك حركة مستديرة على الدوام ، ولذلك لا تفسد ، لأنه لامبدأ لها ولا نهاية موقوفة ، وذلك على عكس الحال فيما إذا كانت تتحرك حركة مستقيمة ، فإنها تبدأ بالحرن أى باجتماع الأجزاء ثم تنتهى بالفساد أى بانفصال الاجزاء . وحركة الافلاك لا تتم لمقصد غضى شهوانى بل لمقصد نورى عقلى كلى ، لأن المقصود بالشهوة حفظ النوع ، والافلاك ليست فى حاجة إلى ذلك المغضب والاحتراز عن المفسدات ، فالافلاك لا تفسد . (٢)

#### الكواكب السبعة السيارة:

وهى الشمس والقمر (النيران)، والخسة المتحيرة: زحل والمشترى والمريخ والزهرة وعطارد، فإن لكل منها تحركات مختلفة بطيئة ومسرعة، ولذلك اقتضى وجود برازخ متعددة لكل من هذه الحركات، والبرازخ الى السبعة أفلاك غير غنية تفتقر في تحققها وكالاتها إلى نور بجرد. أما الشمس فإن الفرس يسمونها

<sup>(</sup>١) الفصل الرابع'، المقالة الثانية، حكمة إلإشراق .

<sup>(</sup>۲) هياكل النور س ٦٩

و ورخس، وهى أعظم أنوار الطبقة المرضية أى طبقة أرباب الأصنام النوعية والأجسام، وهى نور شديد الضوء بوثر فى الامتزاجات العنصرية ويفيض النفوس الناطقة والصور والأعراض، وهى فاعلة النهار ورثيسة السهاء والعالم الجسهانى، ويذهب أصحاب المكاشفات المقلية إلى وجوب تعظيمها، وقد أشرنا إلى أنه من الواجب تعظيمها فى سنة الإشراق كما يقول السهروردى (1). ويقول الشارح إن السهروردى اتخذ تعظيم الشدس من الديانة الفارسية القديمة وكان الفرس يعبدون النار على أنها مظهر للشمس.

### دعاء الشمس والكواكب:

ولما كان للشمس والكواكب أثر فى نئوير العالم الآرضى لذلك فهو يورد أدعية كثيرة فى كتبه لها . ويقول الشارح (٢) إن للصنف أدعية مشهورة للكواكب السبعة ، وكانت له فى كل يوم من أيام الاسبوع دعوة خاصة يدعو بها لواحد من السبعة ، وقد وفاها بالتعظيم والمدح بما لا مزيد عليه . فقال فى دعوة الشمس : و أهلا بالحى الناطق الأنور ، والشخص الاظهر ، الكوكب الازهر ، السلام عليك وتحيات الله و بركانه أيها النير الاعظم ، والسيار الاشرف الطابع ، المبدع ، المتحرك فى عشق جلال باريه ، أنت هورخش الشديد قاهر الفسق ، رئيس السهاء ، فاعل النهار بأمر الله تعالى ، ملك الكواكب سيد الاشخاص العلوية ، مالك رقاب الانوار المتجسدة بحول الله تعالى وقوته المطاعة ، الجرم المنير ، الزاهر الحكيم الفاصل ، أكبر أولاد القدس ، منه المطاعة ، الجرم المنير ، الزاهر الحكيم الفاصل ، أكبر أولاد القدس ، منه الاضواء المتحجبين ، خليفة نور النور فى عالم الاجرام . . . . .

هذه النظرية في تفسير الجسم والمادة تعود بنا إلى مواقف الطبيعيين الأوائل

<sup>(</sup>١) حكمة الإشراق من ٧٥٧

<sup>(</sup>٢) حكمة الإشراق ، هامش س ٣٥٧

من اليونان ، واستنادهم إلى المناصر الآربمة ، غير أن السهروردى كما يتضح من موقفه يتكلم عن ثلاث عناصر فقط هى : الماء والهواء والتراب ، وأما النار فهى هواء حار .

وترى فى نظرية المهروردى عن الافلاك والكواكب استمرارا للنظرية الارسطية التي ترتب الأفلاك عقولا. وقد تأثرت هذه النظرية بموقف الصابئة فيما يختص بتقديس الكواكب، حتى أن المهروردى يجمل لكل كوكب أدعية خاصة به، ويرى أن الكواكب واجبة التقديس في شرعة الإشراق، أما الكلام عن الشمس بصفتها أحق الكواكب بالدعاء والتمظيم فذلك لأن الفرس كانوا يعبدونها، وقد كان هو فارسي الأصل والعاطفة.

### الفصل الخامسى

# الزمان والحركة

#### المقــولات :

يذهب المشاؤون إلى أن المقولات عشر ، وهى الجوهر والكم والكيف والحركة والإضافة والملك والزمان والمكان والوضع والفهل والانفعال . ويرد السهروزدى عليهم بأن هناك خس مقولات فقط هى : الجوهر والكر والكيف والحركة والإضافة أو النسبة ، وأما الملك فيدخل تحت الإضافة ، وكذلك الزمان والمكان والوضع ، أما الفهل والانفعال فيدخد لان تحت الحركة كان والوضع ، أما الفهل والانفعال فيدخد لان تحت الحركة ألى الحركة قدما خاصا الآنه لا يتصور ثباتها مثل الجوهر والدكم والكيف والإضافة ، .

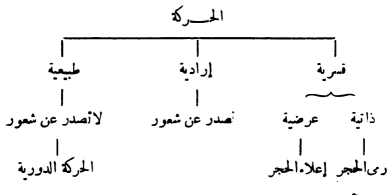
# أولا ــ الحركة :

وقد تناولنا فيما سبق دراسة الجوهر النورانى والجوهر الظلمانى وعرضنا المظاهر العقلية وألحسية التي تعرض الكل ، وقد عرضنا أيضا لحركات الأفلاك وتريدهنا أن تعرض الحركة في مجملها ، ولما كان الزمان مرتبطا بالحركة على دأى أرسطو (حسب تعريفه له) (٢) لذلك سنعرض للزمان أيضا .

والحركات إما قسرية وإما إرادية أو طبيعية ، والة مريه إما ذاتية كرى الحجر ، أو عرضية كإدلاء الحجر ، والإرادية هى التى تصدر عن شمور . أما الطبيعية فهي التى لاتصدر عن شعور ما .

<sup>(</sup>۱) يجمل المقولات خس هي : الجوهر والـكم والـكيف والحركة والنسبة (الإضافة) على والحركة والنسبة (الإضافة) على والزمان والمسكان هو أسبة الديء إلى زمانه ، والمـكمان هو أسبة الديء إلى مكانه ، والمـكمان هو أسبة الدي مكانه ، واجم المطارحات من ٢٧٦ ، الديرع الثاني .

<sup>(</sup>٢) الطارحات ، الممرع الثاني \_ الفصل الخامس .



#### حركات الأفلاك

حركات الأفلاك دورية(١) تامة والدورة تتم فىكل يوم وليـلة وهى علة حدوث الحوادث ، والأفلاك لا تـكون ولا تفسد وهى فى حركاتها ومناسباتها متشهة بمناسبات الأمور القدسية .

١ ـــ يستدل مجركة الشمس من الليل إلى النهار ومن النهار إلى الليل على أن
 حركتها دورية والشمس تدور حول الارض المستديرة .

ب حده الدورة أى حركات الأفلاك هي التغيرات التي تطرأ على المناخ ،
 وهي علة ازدهار الحياة النباتية .

الافلاك لا تـكون أو تفسد أو تتركب من بسائط و إلا لزم التحلل وعدم دوام الحركات ، ولزم الحدوث الموجب لتقدم حركات و برازخ أخرى عليها محيطة دائمة ، لأن كل واحد من الـكون والفساد والتركيب من البسائط لابد

<sup>(</sup>۱) يستدل على أن حركة الأفلاك دورية بأن الحركة الحادثة ترجع إلى أخرى حادثة وحكفا الى ما لانهاية ، أو يمكن اذا فرضنا أن وجود هذه الحوادث على سبيل التجدد والتعاقب الغير المنقطع دائما ، فيبتى أن يكون فى الوجود حادث متجدد لا ينقطع وما يجب فيه التجدد الى ما لانهاية إنما هو الحركة ، لا الحركة المستقيمة ، لتنامى أبعادها والكنها الحركة الدورية حركة الأفلاك غير العنصرية و راجع مقالة ثانية ، فصل رابع ، حكمة الإشراق » .

له من علة حادثة . والحوادث إنما تكون من حركات الأفلاك ، وبلزم من الحدرث الموجب لعدم الأفلاك لا تسكون ولا تفسد .

على المشائين القائلين بأن عقلا واحداً يؤثر فى كل فلك بأنه لوكان عقلا واحداً المشائين القائلين بأن عقلا واحداً يؤثر فى كل فلك بأنه لوكان عقلا واحداً لمتشاب حركات الفلك ولم يكن هناك تغيير فى الحركات ، والواقع يبطل ذلك ، وإذن فالفلك يتأثر بالقراهر كلما وبمناسباتها . وهو يتكلم عن الدور وهو الذى تحصل فيه الافلاك على النسب العقلية ثم تنزل إلى العالم الجسمانى فينتهى الدور وتقوم والقيامة . .

ه ـ البرزخ الميت لايدور بنفسه بل بغيره ، والأفلاك التي تحت الفلك الحيط لحا حركات خاصة بها قد تختلف عن حركة الفلك المحيط فىالانجاه ، و لكن حركة الفلك المحيط تحمل معها الأفلاك جميعها ، وإذن فالأفلاك تتحرك بالمرض تبعا لحسنده الحركة العامة ، أما حركة كل منها الخاصة بها فهى الحركة الذاتية لها ، وذلك مثل حركة السفينة و المسافرين فيها (١).

ولماكانت نفس الفلك هي التي تفيض حركانه لذلككان تحريكها لجرم الفلك تحريكها لجرم الفلك تحريكا اختيارياً وحركتها إرادية ، وأما حركة جرم الفلك فهي حركة قسرية لأنه خاضع لنفس الفلك .

الأفلاك لا تحتاج إلى تغذ أو نمو فحركتها إلى الجواهر العالية لا السافلة
 ولا ينقطع عنها شروق أنوار الله المنعالية وأمداد اللطائف الإلهية (٢). وينبعث من كل إشراق حركة ويستعد بكل حركة لإشراق آخر ، فدام تجدد الإشراقات

<sup>(</sup>١) ص ٣٣١ حكمة الإشراق .

<sup>(</sup>٢) حياكل النور - الهيكل الحامس س ٧٠

جتجدد الجركات، ودام تجدد الحركات بتجدد الإشراقات، ودام بتسلسلها حدوث الحادثات من العالم السفلى، وحركات الأفلاك تعدما تحنها لاستقبال نفحات الفض من الأنوار العلما.

# سبب حركات الأفلاك:

يفيض على نفوس الأفلاك شماع نورانى هو أمر قدسى لذيذ يسبب هذه الحركات .

والآنوار القاهرة التي لا تتصرف في الآبدان أشرف من الآنوار المجردة المديرة للأبدان لبعد الأولى عن الظلمات واقتراب الأخيرة منها . والأفلاك لا بدأن تهدف لغاية من حركاتها وهذه الغاية لابد أن تكون متجددة داءة لا تنتهى ، وهى شعاع قدسى لذيذ يفيض على نفوسها من الأنوار القاهرة ومن نور الأنوار ، والإشراق هو سبب الحركة ، فإن النفس إذا انفعلت بما يشرق عليها من إشماع فائض فإن بدنها ينفعل كذلك ويتحرك ، فـكـذلك نفس الفلك إذا انفعلت باللذات القدسة للإشراقات العقلية ينفعل عن ذلك بدنها ، وهو الجرم الفلكي ، بالحركات الدورية المناسبة الإشراقات النورية . وكما ندوم حركة البدن واضطرابه لآهل المواجيد بدوام البارقات الإلهية الواردة على نفوسهم ، كذلك تدوم حركات الأفلاك ومواجيدها بدوام ورود الإشراقات على نفوسهم، فالتحريكات معدة الإشراقات والإشرافات تارة أخرى موجبة للحركات ، والحركة المنبعثة عن إشراق غير الحركة التي كانت معدة لذلك الإشراق فلا دور متنما ، فلا زالت الحركة شرط الإشراق ، والإشراق تارة أخرى يوجب الحركة التي بعده ، وهكنذا دائمًا ، وجميع أعداد الحركات والإشراقات مضبوطة لعشق مستمر وشوق دائم . ويتم نوالى الحركات على نسق واحد في الأفلاك لنوالي الأنوار السانحة على نسق واحد في الأنوار المدبرة ، لآن فيضان الآنوار المتتابعة من نور الآنوار على ما تحته على وتيرة واحدة . واختلاف المديرات فى الحركة الدورية راجع إلى النور السائح الذى يأتيها من نور الانوار ، أما اختلاف حركاتها فذلك راجع لاختلاف عللها الفاعلية من حيث الشدة والضعف وهى ، القواهر ، .

# انهاء الحركات إلى الأنوار الجوهرية :

يقول المهروردى: , ولك أن تعلم أن الحركات كلها سببها الأول إما نور بحرد مدير للبرازخ العلوية والإنسان وغيره ، وإما الشماع الموجب للحرارة المتحركة لما عندنا ، كما يشاهد من الأبخرة [وهى ما يرتفع من الجسم الرطب] والأدخنة [وهى ما يرتفع من الجسم اليابس بتسخين الشعاع وتصميده إياها إلى فوق ] ، .

والحركة فى نظره على هذا الآساس نقلة و نفير ، أما الآولى فسببها الآنوار المجردة المدبرة ، وأما الثانية فترجع إلى الشعاع المجرد الصادر عن الآنوار المجردة والحركة كلها ترجع فى النهاية إلى النور الآول ، فحركة الحجر إلى أسفل ليست حركة طبيعية بالنسبة للحجر ، إذ لو كانت هذه حركة بالطبع المكان متحركا دائما وهو ليس كذلك . إذن هناك قاسر يخرجه عن حيزه الطبيعي وهذا القاسر إما أن ينتهي إلى نور بجرد مدبر (1) أو إلى شعاع كوكي وهو نور عارض يحدث الحرارة في الماء فيتكون منه بخار يتصاعد بسبب حرارة الآشعة الكوكبية ثم يتكانف فيسقط مطرا ، أر يجمد فيسقط بردا أو ثلجا .

وإذا حاولت الآبخرة إلمائية المتجمعة فى السهاء على هيئة سحب أن تتفكك حدث الرعد من شدة المقاومة والمصاكة ، ويتقدم هذه المصاكة ضوء عظيم هو البرق ، وهو نارية تحصل للمصاكة ، وإذا انفصل الدخان عن السحاب نازلا إلى الأرض فإنه يشتمل لكشافة جرمه ودهنيته فى مادته ، وهذه هى الصواعق

<sup>(</sup>١) كالإنسان مثلا هندما يقذف حجرا إلى أعلى .

وهى : إما لطيفة وإما غليظة ، وكذلك الشهب وهى الكواكب المنقضة فى الليل ، ومادتها دخانية دهنية ، وورا. هذه النازلات قوى روحانية مسببة لها .

والريح سببها إما تفرق الدخان الصاعد إلى أعلى إلى الجانبين فيهب على هيئة رياح، والسبب الأول للرياح هو تسخين الهواء بالحرارة فتندفع وتهب على هيئة رياح، والحرارة مصدرها الآشعة الكوكبية وهي نور عارض، وحركات المياه في الآنهار وانفجار مياه الينابيع إنما هو راجع للبخار المحجوز في باطن الآرض وكذلك الزلازل والبراكين و فالحرارة كلها سببها النور بجردا كان أو عارضا، والحركات في البرازخ العلوية وإن كانت معدة الإشراقات إلا أن الإشراق من الانوار القاهرة، والمباشر للحركة النور المدبر، فالعلة في حركات الآفلاك النور المجرد مع النور السانح، والحركة أقرب إلى طبيعة الحياة النورية إذ هي مستديمة المعلودية النورية النورية إذ هي مستديمة المعلودية النورية النورية النورية المعلودية النورية النورية المعلودية النورية النورية المعلودية النورية النورية المعلودية النورية النورية النورية النورية المعلودية النورية النورية المعلودية النورية النورية المعلودية النورية النورية المعلودية السكون فإنه عدى ،

والسكون لا علة له ، فهو عدم علة ملكة وهي الحركة ، فالسكون لما كان عدميا والسكون لا علة له ، فهو عدم علة ملكة وهي الحركة ، فالسكون لما كان عدميا فهو مناسب الظلمات الميتة [ وهي ما لا حياة فيها ] ، ولولا نور قائم أو عارض ما وقمت حركة أصلا ، فصارت الآنوار علة للحركات والحرارات ، والحركة والحرارة كل منهامظهر النور (أي مُسعد لحصوله ) لاأنهما علتاه [أي الفاعليتان ] بل تعدان القابل لآن يحصل فيه نور من النور القاهر الفائض بجوهره على القوابل المستعدة ما يليق باستعدادها ، فإذا تم استعداد القابل بالحركات الفلكية والحرارة المستفادة من الآشعة الكوكبية أفاض المفارق عليه ما يفيض باستعداده من الجوهر والأعراض ،

, وأما النسور فيوجدهما [ أى الحركة والحرارة ] ويصامِما بسنحه [ أى بأصله ] والنور فياض لذاته فعيال لماهيته ، وأما أشعة الكواكب فإن الكوكب إذا قابل كثيفا أعده لآن يحصل فيه من العقل المفارق نور وهو

المسمى بشعاع الـكوكب . والنور النام [كنور الكوكب ] له فى نفسه أن يكون علم الناقص كالشعاع . .

ويجب التسليم ضرورة بأن النور يوجد النور ، وأن العارض يوجد العارص وجد العارص والنسليم بذلك كالنسليم بأنه ينتج من كون المثلث مثناً أنه ثلاث زوايا، وهذا مع أن المثلث هيئة ظلمانية ناتجة عن عرض ظلماني بينها النور العارض هيئة نورانية .

والحرارة والحركة يتلازمان فى العنصريات ، أما فى الاجسام الفلكية فالحركة غير مصاحبة للحرارة . و بين النور والحركة مصاحبة فى البرازخ العلوية أى بالنسبة للنور المدبر للأنوار العلوبة .

و نستخلص من هذا أن الحركة مصدرها النور سواء في الموجودات العليا كالبرازخ الفلكية العلوية أو في المنصريات . ومصدر الحركة في الأول النور المدبر للفلك ولا تصاحب الحركة حرارة ، أي تغير من أي نوع فالحركات هنا دائرية منتظمة ولاكون ولا فساد . أما مصدر الحركة في العنصريات فهو الاشمة النورية الكركبية العارضة إذا كانت مصاحبة للحرارة أو نور مدبر (أي نفس إنسانية) إذا كانت الحركة واقعة على الإنسان .

و وإذا فتشت الآشياء ولم تجد ما يؤثر فى القريب والبعيد غير النور فلا مؤثر فى الوجود غير النور المحض ، ولما كانت المحبة والقهر ( روحانيتين أو جسمانيتين من النور ) والحركة والحرارة أيضا معلولاه فصارت الحرارة لها مدخل فى النزوع والشهوات والغضب ، وتتم جميعها عندنا بالحركة \_ كالمثم واللكم والوقاع والدفاع \_ وصارت الاشواق أيضا موجبة للحركات أى الروحانية والجسمانية (١) م.

<sup>(</sup>۱) دوالنار أطى حركة وأتم حرارة من بقية العناصر وهى التى تبدد الظلمات ، فهـى أقرب إلىاانورأى إلى طبيعة الحياة ، وهىأخو النور الإسفهبذ ، ولذا عرفالأوائل النار بأنها عنصر

### ثانيا: الزمان:

. والزمان هو مقدار الحركة إذا جمع فى العقل مقدار متقدمها ومتأخرها ، ويلاحظ أن هذا تعريف أرسطو للزمان ، إذ يقول ، الزمان مقياس الحركة محسب المتقدم والمتأخر ، .

ويقصد السهروردى بقوله عن الزمان إنه مقدار أى أن له امتداداً مقدار يأ يختلف بالقلة والكثرة ، وأما أنه مقدار الحركة ، فلأن كل مقدار فهو مقدار لشى، وإذا لم يكن مقداراً اشى، ثابت فهو مقدار اشى، غير ثابت ، وهو الحركة ، وليس المقدار بهذا المعنى مطلقا ، بل من حيث إذا اجتمع فى العقل متقدم الحركة ومتأخرها ، وليس الزمان كالمسافة فإنها مقدار الحركة فى الحارج لا فى العقل ، وضرب للزمان مثلا بالحركة اليومية فإنها حركة دورية ، والزمان لا بداية ولا نهاية له ، وإذا افترضنا بداية للزمان كان قبل هذه البداية زمان لم يكن فيه

<sup>==</sup> شبيه بالنفس فى النورية والإضاءة ، وكما أن النفس تضىء عالم الأرواح فـكذلك الناو تضىء عالم الأجرام ، والنار لها الحلافة الصغرى فى الأرض كما أن النفوس الـكاملة لها الحلافة المسكري ، وفقة فى كل عالم خليفة ، كالمقل الأول فى عالم المقول والحكواكب ونقوسها فى عالم الأفلاك ، وكذلك فى عالم المثال ، والنفوس البشرية والأشعة الـكوكبية فى عالم المناصر ، وكذلك النار سما فى ظلمات الليل » .

ومعنى الحليفة كونه متوايا لتدبير الرعية بالإصلاح والحفظ وتدبير هذا العالم بالنفوس.
 والنار لها الحلافة الصفرى لأنها تخلف الأشعة الكوكبية في الليالى المظلمة وتصابح الأغذية وتنضج الأشياء النية ، فخلافتها صفرى لأن نور الإنسان الحجرد المدبر وهو نفسه الناطقة تتصرف في النار أي في نورها العارض فكأمها آلة الانسان » .

وبهما [أى بالنفس والنار] تتم الخلافتان صغرى وكبرى فلذلك أمر الفرس بالتوجه إليها فيما مضى من الزمان . . . وعظموها لأنها أشرف الأجسام المنصرية وأضوؤها ، وأعلاها حركة ومكانا ، لأنها لم تحرق الحليل وتعظيمها ينجى المعظمين لها من عذابها يوم الميماد كوالأنوار كلها جوهرية أو هرضية واجبة النعظيم شرعا من نور الأنوار \_ حكمة الإشراق، الفصل النانى، المقالة الرابعة ، راجم أيضا هيا كل النور س ٧٨ .

زمان ، وهذا تناقض إذ أن معنى القبل زمانى ، وإذن فالزمان أبدى أزلى ، واعتبار القبل والبعد بالنسبة إلى الآن اعتبار تقديرى .

« وتعتبر القبلية والبعدية بالنسبة إلى الآنالوهمىالدفعى، والزمانالذى حواليه فالأقرب من أجزاء الماضى إليه بعد ، والابعد قبل ، والمستقبل بخلاف هذا ، (١) أى الاقرب من أجزاء المستقبل إليه قبل .

والزمان وحدة متصلة ، لا انفصال للماضى عن الحاضر أو المستقبل ، والآن الزمانى الحاضر وحدة تتصل بالماضى كما تتجه نحوالمستقبل ، فالحركة دائمة لا توقف فيها ، وأما الكلام عن الماضى أو الحاضر أو المستقبل على أنها منفصلة فذلك غالف الواقع . وهذا الموقف شبيه بالموقف الذى سيقفه برجسون بعد ذلك فهو يرى أن الآن الزمانى تتمثل فيه الاوجه الثلاثية للزمان وأنه فى تطور مستمر وأن الكلام عن حاضر منفصل عرب ماض أو مستقبل إن هو إلا تجريد عقلى مخالف الواقع ، والزمان لا يدرك بالمقل بل بالحدس .

# قدم العالم

العالم عبارة عما سوى الله(٢) وهو ينقسم إلى :

١ ــ قسديم وهو العقول والأفلاك ونفوسها الناطقة وكليات العناصر
 وما يلزمها لزوما أوليا كالحركة السرمدية والزمان

٧ \_ محدث وهو غير ذلك .

<sup>(</sup>١) مقالة ثالثة ، الفصل الثالث ، حكمة الإشراق .

<sup>(</sup>٧) المقالة الثالثة ، الفصل الأول - حكمة الإشراق - راجع أيضا هياكل النور - الهبكل الرابع الفصل الحاس س ٦٦ - الواحد وهو الصانع علة نامة لـكل الأشياء ، وهذه العلة دائمة الوجود وما دام كذلك قان المعلول لا يتخلف عنها ، والا لزم مهجع وهو علة نامة لأنه لا يتوقف على أمر حادث ، والواحد قبل جع الممكنات وليس به أى تنبر فاذل العالم الصادر هنه أزلى أبدى .

والمراد من كون العالم قديما أن الأشياء الآربعة الني ذكر ناها قديمة واستدل على ذلك بقوله , إن نور الأنوار والأنوار القاهرة إلا يمكن أن يحصل منهم شيء بعد أن لم يكن موجوداً . والشيء الذي يتوقف وجوده على شيء آخر فإنه يكون موجوداً متى وجد هذا الشيء ، والعالم معلول لله والله أزلى ، وإذن فالعالم أزلى ، وقد قررنا ذلك لاستحالة تخلف المعلول عن العلة النامة الكاملة . ولأن تأثير الأزلى أزلى مثله ثم أنه لا يمكن أن يكون هناك قبل أو بعد فيما يختص بنور الأنوار وما يصدر عنه لأن المول الثانى والثالث من القواهر مثلا ودليل آخر وهو أنه إن سلمنا بأن المعلول الثانى والثالث من القواهر مثلا عديمة ، فهى تحتاج إلى مرجح ، ولا يمكن الوقوف عند حد معين فنحن نحتاج أيضا إلى مرجح في ذات الله يفسر سبب الحدوث لاختلافه عن طبيعة الله الأزلية ،

وقعل الله بالإرادة لا يدفع الأزلية عنه ، ذلك لأن الإرادة وكل صفة غيرها إذا كانت دائمة بدوام ذاته ولم يتوقف الفعل على غيرها ، وجب أن يدوم بدوامها . ويعترض المشكلمون على التسليم بقدم العالم خوفا من إثبات قديمين ، الله والعالم فيكون العالم مساوياً لله وقد كانت مسألة قدم العالم من المسائل الهامة التي هاجها المشكلمون دفاعا عن العقيددة وخالفوا فيها أرسطو وقالوا محدوث العالم .

وإذن لا يمكن القول بالحدوث بل يجب التسليم بأزلية المعلولات العالية الصادرة

ويرى السهروردى أن مسألة قدم العالم وهو صادر عن الله لا تختلف عن صدورالشماع عن الشمس . و فلا يلزم من دوام الشيء مع الشيء مساواتهما وعدم أولوية أحدهما بالعلة والآخر بالمعلولية ، فإن دوام أثر الشيء مع الشيء لايقتضى التساوى ، واعتبر ذلك بالنير وشعاعه الدائم منه . وقد علمت أن الشماع المحسوس هو من النير لا النير من الشعاع ، وكلما يدوم النير الأعظم يدوم الشعاع مع أنه

عن نور الآنوار.

<sup>(</sup>۱) راجع هامش ۲ س ۲٤٦

منه ، فكذا العالم مع الواجب يدوم بدوامه مع أنه منه ولا يلزم منه عال مع ما ظن ، .

وعلى هذا فالعالم لا يساوى الله مع أنه صادر منه والصادر من القديم قديم لانتفاء المرجح كما بينا .

وأما القسم الآخر من العالم وهو القسم الذي أشار إليه بأنه محدث ويقصد بذلك العناصر، فالقول عنها إنها محدثة قول نسبي فهى محدثة بالنسبة إلى ما هو أعلى منها من الموجودات القديمة، ولكنها مع هذا قديمة لآنها في عالم قديم، ولآن التنظيم الذي يصاحبها والآشعة الذابلة الباهتة التي تشرق عليها تتعلق بنظام الأنوار قديم، ولآن الفيض أزلى أبدى لا يتوقف عند حد معين، وإذن فهذا القسم من الموجودات قديم بطريق غير مباشر.

تبين لنا من معالجة السهروردى للحركة والزمان وقدم العالم أنه متأثر بالمشائية إلى حدكبير رغم بعض الاعتراضات التى يثيرها ، والأسلوب الذى بقناول به الموضوع حسب مذهبه .

ودراستنا للحركة دون سائر المقولات الآخرى ترجع إلى أنها تمشل التفاعلات والنغيرات التى تحدث للجسم الطبيعى . غير أن السهروردى يرجع الحركات كلها ، سواء فى الجسم أو فى الأفلاك إلى الآنوار وأشعتها الصادرة ، وكان أرسطو قد عاد بالحركات إلى العقول ثم إلى محرك أول يحرك ولا يتحرك وأما الزمان فتصل بالحركة أشهد الانصال كما يذهب أرسطو وكما يقرد السهروردى ، فالزمان مقياس الحركة بحسب المتقدم والمتأخر ، إذ أن تعادل المتقدم والمناخر تدناو من الماضى والمستقبل على داى السهروردى ومعالجتنا الزمان فصل الحاضر عن الماضى والمستقبل على داى السهروردى ومعالجتنا الزمان

تفضى بنـــا إلى مسألة قدم العالم تلك التي أثارت المشاكل لدى المتكلمين والفلاسفة الإسلاميين

وحل السهروردى للشكلة يقوم على التدرج فى القدم ، فالأنوار قديمة ، والعناصر قديمة ، ولكن تنظيم هذه العناصريتم بواسطة الآشمة الفايضة نزولا من الآنوار المجردة ، وإذن فهناك تقدم بالمرتبة الآنوار المجردة فتصبح العناصر يفضى إلى تقرير نوع من التمايز فى القدم بالنسبة الأنوار المجردة فتصبح العناصر عدثة بالنسبة إلى الآنوار لاختلاف المرتبة فى النزول ، وإذن فالحدوث اعتبارى لحسب ، ولكنه فى النهاية قدم

# *الباب الرابع* في النفس وخلاصها

الفصل الأول: النفس والبدن , مشكلة الخلاص .

الفصل الشانى : المعرفة

الفصل الثالث: الإدراك الحسى

الفصل الرابع: الإدراك العقلي. النفس الناطقة

الفصل الخامس: العمل (السلوك)

# الفصل الأول النفس والبدن

۱ — لما كانت الذات الشاعرة هى ما ير بطنا بالعالم بل ما يؤكد وجودنا فى هذا العالم ـ إن كان لنا وجود غيرها على الإطلاق ـ تمين علينا أن نتناول بحث النفس فى فلسفة مثالية هندسية تكاد تعصف بالخاصية الذائية للنفوس الجزئية وتخضعها لموضوعية خارقة تكمتنف البناء الوجودى الإشراق كله .

وأكثر المذاهب تطرفا هو الذي يقوم على افتراض مبدإ واحد ، فإما إقرار تام بالمادية الشاملة أو تقرير لروحية كاملة ، وفى الحالة الأولى نواجه عنف المذاهب الحسية وعكوفها على الواقع الملبوس وعزوفها عما وراء الحس ، والنفس هنا ليست شيئاً على الإطلاف ، ولا اعتراف بوجودها إلا أن يقرر حسى كديمقريطس أنها مؤلفة من ذرات مادية لطيفة .

والروحية في غلوها لا ترى المادية خلال وثبات الفكر المثالية ، فتؤكُّ

الوجود للنفس وحدها ، فهى الذات الشاعرة كما هو عند ديكارت وهى الجوهرِ المدرك لافـكاره كما هي إلا أفـكار .

أما الوجودية الممتدلة عند أرسطو ومن نبعه فرى النفس قُدُوة ما وجدت الالكي تحل في بدن خاص ، فلك نفس جزئية خاصة بدن جزئي خاص كذلك، وعلاقة النفس بالبدن علاقة تدبير فقط. فالنفس هي التي تنحكم في البدن وعلى هذا الأساس وحده يفسر أتحاد النفس بالجسم. فا موقف الإشراقية من هذه المشكلة؟

بَنْزَعَ الإشراقية إلى الفكرة الأفلاطونية التي نقرر تطابق المادة مع الشر . فالبدن شر على النفس لا نه مادى ، والنفس قد غشيها البدن بكشافته ، فهى تسمى إلى الفكاك من إساره ، وتعاليم الإشراقية تهدف في مجموعها إلى تطهير النفس وتوجهها للوصول إلى الأنوار العالية . ولما كان البدن هو ما نعها من تحقيق هذا الهدف كان الهروب منه واجبــا لنحقق الخلاص والتحرر العقلي ، إلا أن للبدن \_ وطبيعته الظلام \_ شوقاً لنفحات النور فهو ميال إلى صحبة النفس واستجلاء أشعتها القدسية ، إذ أن طبيعته لا تسمح له بالاتصال بالينبوع الآصلي اللنور ، فالحب وحده هو الذي يقيم رباطا بين النفس والبدن ، وليست هذه العلاقة علاقة علة بمعلول ، أو عرض بمحله أى أنها ليست علاقة جوهرية ، خَمِي إذن (١) علاقة شوقية فقط لمناسبة بين النفس والبدن المستعد بالمزاج لقبول أفاعيلها , . . . (٢) وما المزاج إلا كمفتيلة استعدت فاشتعلت من نار [ وصارت ] مصباحاً ، فهـكذا استدعى من واهب الصور نفساً . مى كماله . . . واقتضت العلاقة الشوقية أن يفيض من النفس على البدن ما عكمته قبوله من القوى البدنية ـ التي هي نظائر السكالات النفسية والاعتبارات العقلية ، فلهذا فاضت من النفس

<sup>(</sup>١) حكمة الإشراق ، مقالة رابعة \_ فصل خامس .

<sup>(</sup>٢) التلويحات ، العلم الطبيعي ، التلويح الثالث .

على البدن آوة الفضب بإزاء قهرها لما تحتها ، والشهوة بإزاء محبتها لما فوقها \_ فإن النور لما كان فياضا الماته ، لا لأمر خارج عنها يجب أن ترشح عنه رقائق كالاته على البدن المستمد القبولها .

وكما أن الجسم يميل إلى النفس، فعكم ذلك النفس فإنها تمبل إلى البدن الخاص بها، والحكن هذا المبل فيزيق فحسب، وكما أن النفس تفيض على البدن قوى خاصة بها فعكم ذلك البدن يجمل فى النفس قوى تتعلق به، كالفاذية والمولدة والنامية والجاذبة والماسكة والحاضمة والدافعة.

و هذه القوى أى الرؤساء الثلاثة التي هى الفاذية والنامية والمولدة ، والحوادم الآربمة : الجاذبة والماسكة والهاضمة والدافعة ، هى فروع للنور الإسفيبذ ، والصياصى كلما أصنام لروح القدس صاحب طلم النوع الإنسانى . . . وهذه القوى تعتبر فروعا للنور الإسفهبذ وفائضة منه من حيث أنما لا تنفرد بفعل دون الحاجة إلى النور ، (1) .

وكذلك قوى الحس الظاهرة إوالباطنة فهى أدوات للنفس يستعملها البدن لإدراك العالم الحارجي وأظهر حقيقا الهلانة بين الطرفين النفس والبدن في مداومة عليات الإحساس التي تطاب محسوسا وحضوا حاسا ، وإدراك النفس للمحسوس هنا يكون بأشراق حضورى وهنا ينضح أثر النفس الناطقة ذات الطابع النورانى ؛ فلمناسبات الحسية في البدن وأحضائه المختلفة تقابلها مناسبات نفسية تتخذ الصبغة الإشراقية.

والاتحاد بين الطرفين غير مكن ، لأن وجود المادة فى مذهب روحى كمذا وجودوهمى ؛ إلا أن مونف السمروردى المذهبي، الذى يتفق مع المثالية الأنلاطونية فى بجله ، قد تا بع المشائية الإسلامية إلى حد كبير فيما يتعلق بعلاقة

<sup>(</sup>١) حَكُمَةُ الإشراق ، مقالة رابعة ، فصل خامس .

النفس بالبدن ، وعلى الآخص ابن سينا ، فقد ردد حججه دون تغيير أو تبديل إلا فيما يختص بالشكل ودواعي التصنيف المذهى .

و يرد السهروردي على أصحاب المذاهب المادية في مواضع كثيرة .

۱ — النفس تدرك المعانى ، والمعانى غـير مادية فيجب أن تـكون الآلة
 التى تدركها غير متقدرة أى غير مادية ، وإذا فالنفس الناطقة غير مادية وهى غير
 البدن المادى .

بر عضو الجارج ، وقد ببر عضو من الجسم ويدهب إلى الحارج ، وقد ببر عضو من الجسم ولكن النفس تبقى كما هى وحدة متكاملة حتى بعد نلاشى الجسم أى بعد الموت .

٣ — الشعور بالذات دائماً خلال عمليات الفكر وعدم الفيبة عنها ، مع إمكان غيبتنا عن أجسامنا ، يؤكد وجود إمبداً درحى وهو النفس ، وهذا ماذهب إليه ديكارت حينها قرر مبدأه المشهور Cogito ergo sum وأنا أفكر فأنا موجود ، ربغص بالوجود وجرد النفس الشاعرة لا الجسم، ولحظات الفكر المنعاقبة تفرض على الشمور تمييزا لا عموض فيه بين النفس والجسم .

و لكن هذا التميز يخالف الواقع النجري، فالجدم كا بحس مطى ذلول للنفس، ولا نوجد واقعة راحدة فى حالة الصحة النفسية والجدمية تشير إلى أى نوع من الانفصال وعدم النآزر والانسجام أو النوافن بين النفس والجدم ، وأكر دليل على ذلك مظاهر الإحساس المختلفة. فما هى أداة الربط بين العلرفين ، تلك الآداة الني تنيح المنفس أن تؤثر فى الجدم ، والني تسمح لنا بنفسيرهذه المظاهر المنعددة الني تشير فى بحلها إلى نوع من الارتباط بين النفس والجسد ، قد يكون اتحادا أو غير ذلك ؟

وإذا فشلنا في إيجاد أساس لهذه العلافة ، فتبق مظاهر أتحاد النفس بالجسم دون

تفسير مع وجود الفصل المينافيز بق النام بين العارفين ، وسنضعار إلى قبول تفسير بعيد عن المذهب وهو التوازى الأزلى بين الطواهر النفسية والأحداث الجسمية وانسجامها ، بحيث تترتب الطواهر الأولى منذ الأزل لمكى تحسدت حال حدوث طواهر جسمية مناسبة لها دون تداخل أو تأثير متبادل أو ارتباط من أى نوع ، وهذا يقتضى القول بقدم النفوس وقدم الأجسام قدما مطلقا وهذا ما وفضه السهروردى .

وقد حل هذا الإشكال بإيراد طرف غيرهما يصلح فى نظره لآن يكون وسيطا وهو الروح (١) الحيوانى .

وفكرة الروح الحيوانى ايست جديدة فقد أشار إايها جالينوس فى طبه ، وأوردها الإسلاميون وتكام عنها الغزالى فى النهافت وهى نفس الفكرة التى استند إليها ديكارت فى تفسير الصلة بين الظواهر النفسية والظواهر الجسمية . فما حقيقة هذه الفكرة وما مدلولها ؟

النفس تورانية اطيفة والبدن برزخي ظلماني كثيف، ولا يمكن الاصال بينهما لتضادهما، بيجب أن يكون هناك وسط يلتقيان عنده يكون مزيجا من اللطيف والسكشيف ووسطا بينهما، وهذا هو الروح الحيواني، وهو بخار اطيف صادر من التجويف الآيسر من القاب، ومنبث في سائر أعضاء الجسم، وعن طريقه تدبر النفس البدن، ويحمل الدم هذا الروح في سريانه، وذلك بعد أن يكتسب السلطان النوري (٢) من النفس الناطقة . و ولما كان هذا الروح \_ في النورية والاشتعال \_ كسراج موضوع في التجويف الآيسر من القلب، فنيلته البخارات السارية إليه من الآين، ودهنه الدم المنجذب إليه من الكبد، والحس والحركة

<sup>(</sup>١) هياكل النور س ٥٣ .

 <sup>(</sup>۲) والراد بالسلطان النورى السكيفية النورية التي تحصل له من النفس الناطقة وبها يستمد لقبول نلك القوى من واهب الصور ــ راجع هياكل النور ص ٣٠ .

نوره ، والحياة ضوؤه ، والشهوة حرارته ، والفضب دخانه ، ولما لم يكن في العناصر والعنصريات ما هو أشد مناسبة منه للنور ـ مع أن النور بطبعه عمل إلى الآنوار ويفرح بها للمناسبة ، وينفر عن الظلمات ، ويستوحشمنها للمضادة ــ صار هو المتعلق الأول للنور الإسفهبذ، ويدوم تعلقه بالحياة التي هي ضوء المراج يدوام الدهن والفتيلة ، ويزول التعلق ويموت البدن بانتفاء حنوء السراج بانتفاء الدهن أو الفتيلة ، وهو مبدد في جميع البدن ، وكل جزء من هذا الروح في أي عضوكان ، فهوأيضا كسراج بذانه ذى شعلة ، والكن اشدة اتصال النفس بالبدن ، واتحادها له ، وغلبة نورها على الآنوار البدنية لا محصل لها شعور نام بكل شعلة ، بل لانصال الأنوار بمضها ببعض يتخيل أن جميع غلك السرج والشعل سراج واحد ، وشعلة واحدة ؛ وهو حامل القوى النورية أي الجسمانية ، من المدركة والمحركة بأقسامها . ويتصرف النور الإسفهبذ فيالبدن بنوسطه ، إذ لامدفي تصرف اللطيف في الغاية في المكشيف في الغاية ، من متوسط يكون له مناسبة معهما ، بأن يكون متوسطا بينهما فيكون ألطف من الكشيف وأكثف من الاطبف ، ويعطيه [اللبدن] النور بإفاضته عليه القوى النورانية الإسفهبذية . ، (١) و نستخلص من هذا النص الآراء التالية :

۱ \_ هناك صلة بين مراكز الحساسية وأعضاء الجسم . وبحن نفسر هذه الصلة الآن بالاعصاب ، أما حسب رأى السهروردى فالقوى المحركة والمدركة تسرى فى البدن بفعل جرم يخارى اطيف يتولد من اطائف الاخلاط .

٢ ــ مصدر هذا الجرم هو التجويف الآيسر من القلب .

مساعدة الجرم لا يندفع من القلب أتوماتيكيا (تلقائيا) بل بمساعدة السلطان النوري الذي يكتسبه من النفس الناطقة ، أي بعد إشراق نوراني عليه .

<sup>(</sup>١) شرح هياكل النور . الهيكل الناني ( مخطوط ) .

عناك صلة وثيقة بين اعتدال هذا الجرم وانحرافه من ناحية ، والحياة والموت من ناحية أخرى .

وفي هذه الآراء مايستوقف النظر:

أولا: سبق أن فصل السهروردى فصلا واضحاً بين النفس والجسم ، باعتبارهما جوهرين مختلفين نوعا ، فهو يحاول بهذا الجرم الحيوانى اللطيف أن يصل النفس بالجسم ، ولكن مهما كانت درجة لطافة هذا الجرم فهو جسم على أى حال فكيف يمكن أن تؤثر النفس فى جسم ، أو أن تجعله وسيلة وآلة لتأثيرها ، وهذه الاستحالة راجعة إلى أن الوجود لا يتدرج من العالى إلى السافل تدرجا كميا ، إذ أن هناك تميزا أساسياً بين النور والظلام ، والروح والمادة ، ولا يمكن أن يلتقيا عند وسط لعدم إمكان قيام وسط بينهما .

وتزداد المشكلة تعقيدا بقوله: , بعد أن يكتسبالسلطان النورى من النفس الناطقة , . فما طبيعة هذا السلطان النورى الذى يؤثر على جسم مادى ؟ وإذا كان النور يؤثر على الجسم مباشرة ؟

هذه مشكله المذاعب التي تقيم تعارضا جوهريا بين النفس والجسم ثم تحاول حل مشكله الوحدة الوافعية الملهوسة بين النفس والجسم فتفشل و تقع في الثنائية . ثانيا : وثمت شي واضع من عبارة المؤلف ، وهو قوله عن الجرم الحيواني إنه مطية النفس الناطقة ، وإنه إذا كان معتدلا \_ ومعنى ذلك أن يكون بدن صاحبه سليا معافى \_ ظات النفس الناطقة تمتطى هذا الجرم ، ومعنى هذا استمرار الحياه بالنسبة للبدن ، وأما إذا انحرف الجرم ، أي كان صاحبه معتلا ، فإن النفس الناطقة تمرك البدن الذي فيه هذا الجرم ومعنى ذلك انعدام الحياة الجسمية أي الموت ترجع إلى البدن فغسه ، وإلى احتفاظه بقواه وسلامة أعضائه ، إذ لانا ثير للنفس على البدن من هذه

الناحية ، فالموت والحياة يتعلقان بطبيعة البدن ، وهذا موقف أساسى من مواقف الفلسفة المادية التي ترى الموت في انحلال البدن والحياة في سلامته .

٣ — والكلام عن اتصال النفس بالبدن يثير مشكلة هامة ، فهل وجدت النفس قبل البدن أم بعده ؟ أم وجد الإثنان مما ؟ يقرر السهروردى أن النفس الإنسانية لم توجد قبل البدن، وهذا عكس ما يقرره أ فلاطون وأتباع الأفلاطونية المحدثة ، وهو يرد (١) على القائلين بقدم النفس مفندا آراءهم :

ر ــ إذا كانت النفس قديمة فما الدافع الذي أغراها بمفارقة (٢) عالم القدس والحياة والتعلق بعالم الموت والظلمات؟ وعلى حسب مذهبه ، ماهو في عالم النور لا يشتاق موجودات عالم الظلام . وقد يمكن الرد على هذا الاعتراض بفكرة الخطيئة الدينية ، وكيف أن النفس الناطقة تركت مقرها في العالم العلوى نتيجة للخطيئة الأصلية ، ولكن السهروردي لم يتعرض لذلك .

٧ — كيف حبست النفس وأين قهرت؟ رما السبب في الطلاقها من محبسها في وقت دون آخر؟ وهل يصح أن يحبس القديم في الآكو ان الحديثة؟ أي هل يصح أن تنصل النفس و مى قديمة بالجسم وهو حديث ، ويمكن الرد على هدذا الاعتراض بأنه لاما نع مطلقا من انصال القديم بالحادث اتصال المتقدم في المرتبة على الآخس فها .

٣ \_ ونزولها إلى عالم الحس معناه أن شيئًا يجذبها إلى هذا العالم ، أى أن

<sup>(</sup>١) يلاحظ أن السهروردي يستعمل نفس حجج ابن سينا في الاعتراض على قدم النفس •

<sup>(</sup>٢) الهياكل ــ الهيكل الثاني مر ٥٠ ، وهو يورد نفس الاعتراض في حكمة الإشراق . ــ

<sup>«</sup> إن كانت النفوس الناطقة موجودة قبل الصياصي فلم يمنعها حجاب ولا شاغل من عالم النور المحض لأنها من نوابع تعلق البدن . وقد فرضت بجردة من جميع العلائق ، قلا اتفاق ولا تغيير ، وإذن فتصرفها في الأبدان لامعني له ، لأنه في الأصل موجه إلى تحصيل الكان وقد حصل فوجود الجسم المعطل النفس عن النورية لالزوم له » .

البدن هو الذي يحذبهـ الم إليه ، وهل يصح أن يجذب الحادث القديم ، ويغريه بترك عالم القدس؟

و يمكن الردعلي هذا إذا عرفنا أن النفس شخصية أي أن كل نفس معينة منفردة عن النهوس الآخرى، ولكل نفس شخصية بدن شخصي تنصل به الصال الشي بلواحقه فليس هناك جذب ينتج عنه انفعال بل ترتيب في طبيعة النفس الممينة يحتم أن تنصل بمذا الجسم المعين لا بأي جسم آخر سواه .

إن وجدت النفس قديما فى عالم القدس فكيف تتميز النفوس بعضها عن بعض ؟ والذى يميزها هى العوارض ، أما نوعها فتفق ، ولا محل لهما ، ولا فعلولا انفعال ، إذ هذه توابع للبدن ، أى أنه يقصد إلى القول بأن النفوس ما دامت متفقة فى النوع فهى متشامة ، واختلافها يكون فى العوارض والاواحق التى لا تتعلق بها إلا بعد اتصالها بالبدن ، وإذن فوجود النفس قبل البدن لا يصح إلا على أساس اتحاد النفوس كلها دون تمييز .

ه ... والأنوار المدبرة إن كانت قبل البدن فنقول إن كان منها ما لا يتصرف أصلا ـ أى فى بدن من الأبدان ـ فليس بمدبر ، إذ المدبر هو ما يتصرف فى بدن ، ولا تصرف فيه بالفرض فوجوده معطل ، لأن الغاية فى إيجاد النفوس وصولها إلى كالاتها التى هى التجرد المحضر بواسطة تدبير الأبدان ، فإذا لم تكن مدبرة كانت معطلة فى الأزل ، ولا معطل فى العالم لأن الأنوار الإلهية الصادرة عنه بواسطة الأنوار العقلية وغيرها من الحركات الفلكية إنما توجد لغايات عقلية فعلية تقتضى حصول الكالات العقلية والجسمية لكل ذى كال محسب استعداده، (1)

وإذن فاتصال النفوس بأبدانها اتصال أزلى، ومعنى هذا انثفاء سبق وجود النفس على الجسم، بل أن النفس المعينة توجد لجسم معين، وتستمر هذه النفس

<sup>(</sup>١) حَكُمَةُ الإشراق \_ مَقَالُا رَابِعَةُ .

الخاصة بهذا الجسم ، وهى على هذا النحو من التعيين إلى الآبد ، بقطع النظر عن تلاشى البدن وفنائه إذ أننا ننظر إلى نفس يسعينها بدن خاص ، ويظل تعيينها أو تحديدها أو شخصينها حتى بعد زوال الجسم ، وعلى هذا الاعتبار وحده يمكن فهم الانصال الآبدى للنفس بالجسم . وهذا الموقف يبطل القول بالتناسخ ، لأن التناسخ معناه اتصال نفس جديدة ببدن جديد ، والنفس لا تتعلق إلا ببدن معين له استعدادات معينة ، وليس معنى اتصال النفوس بأبدانها اتصالا أبديه عدم إمكان التجرد الروحى والوصول بل الطريق مفتوح للسالكين .

وقد كان موقف السهروردى من إنكاره لقدم النفوس ووجودها قبل البدن مثار نقد من تلامذته . فالشيرازى شارح حكمة الإشراق يذكر أن أفلاطون ذهب إلى قدم النفوس ، وهو الحق الذى لا يأتيه الباطل من بين يديه ، ولا من خلفه لقوله ، الأرواح جنود بجندة ، فا تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف ، وقوله : [أى أفلاطون] ، خلق الله الأرواح قبل الأجساد بألنى عام ، . وإنما قيده بألنى عام تقريبا لإفهام العوام ، وإلا فليست قبلية النفس على البدن متقدرة محدودة ، بل هى متناهية القدمها وحدوثه ، ويذهب أفلاطون أيضا إلى أن وجود النفس ضرورة مسلبة من حيث أنها معلول لعلة تامة ، وإن لزم وجود النفس مع البدن كان معنى هذا توقف وجود النفس والبدن معا على العلة التأمة ، وهذا باطل فالنفس سابقة على البدن في وجودها . ، (1)

واعتراض تلامدته على موقفه اعتراض منطق ، فالإشراقية نتجه مع الأفلاطونية في كثير من المواضع الرئيسية ، واعتبار سبق النفوس في الوجود على الأبدان تحتمه ضرورات المذهب الذي يجمل من النفس موجودا أشرف من الجسم ، فلا يتساوى معما في الوجود ، و نني سبق النفس على الجسم في الوجود

<sup>(</sup>١) شرح حكمة الإشراق لاشيرازى ــ مقالة رابعة .

يقتضى نقى سبق الجسم عليها فى الوجود، فلا يبقى إلا أن يوجد البدن حال وجود الجسم .

و طا رأيت فتيلة مستعدة للاشتعال من النار ، من غير أن ينقص منها شي. فلا يتعجب من حصول النفس الناطقة عند استعدادالبدن من غير أن ينتقص من بارثها واوهبها وربها القريب القدسي الفعال ، (١) أي أن العقل الفعال يفيض النفس على البدن المستعد لاستقبالها ، وشبه ذلك باشتعال الفتيلة من النار ، فع اتصال النار بالفتيلة واشتعالها إلا أن النار الأصلية لم يعتورها نقص ، كذلك العقل الفعال وهو واهب النفوس البشرية مهما أفاض من نفوس فإنه لا يعتوره نقص ما .

وإذن فهو يستبعد فكرة خلق النفوس ، كما رفض القول بقدمها ، ويحل الإشكال عن طريق الفيض أو الإشراق ، كما تفيض الاشعة من الشمس ، واللهب من النار . وسترى أن الفيض أو الإشراق لا يفسر مشكلة الزمان ، لانه مادام لا يعلو على الزمان ـ وافتراضه عدم نعاليه عن الزمان ناج من حصوله في الوجود ، والوجود مقارن المزمان ـ فهو في الزمان ، وما دام كذلك فيجب تفسير موضعه في الزمان المطرد . وتبتى المشكلة قائمة في نطاق مشكلة الفيض العامة .

وافتراض حصول النفس عن طريق الفيض قد يجمل البهص يتوهم أنها الواحد، وفهى نور من أنوار الله القائمة لا في أين . . . من الله مشرقها وإلى الله مغربها . . وقد جاء في الحديث القدسى : «كنت كنزا مخفيا فأحببت أن أعرف فخلقت الخلق فبه عرفونى . . وهو يرد على هؤلاء الواهمين وهم الحلوليون بقوله ، وجماعة من الناس لما تفطئوا أن هذه غير جسمية توهموا أنها البارى تعالى ، هؤلاء مخطئون وذلك :

<sup>(</sup>١) الهياكل - الهيكل الرابع - الفصل الأول ص ٥٩ .

لأن الله واحد والنفوس كثيرة (١) ، و تفسير ذلك أنه لو كانت النفوس,
 أو الف نفسا واحدة لاطاع زيد على ما اطاع عليه عمرو ، و اتشابهت إدراكات.
 الأفراد ، وهذا غير مشاهد فى الواقع . وإذن فالنفوس مختلفة ومتعددة .

۲ — ومن ناحية أخرى كيف يتصل الله بالبدن وقواه ؟ وكيف تخضع القوى الإلهية لقوى البدن ؟ وكيف يتحكم البدن فى ذات الله ويجمله رهن إشارته ؟ ويتناول بعد ذلك القائلين بوحدة الوجود فيقول :

, وجماعة توهموا أنها جزء منه ، وقد برهن على فساد معتقدهم بقوله .

١ ـــ الله لا يقبل التجزئة لأنه ليس بجسم فـكيف تشبه النفس الناطقة
 جزءا منه .

انضحت لنا مما سبق حقيقة العلاقة بين النفس والبدن ، فعلى الرغم من قيام المذهب الإشراق على حقيقة جوهرية ، وهى اعتبار المادة عدما محضا ، إلا أن ضرورة تفسير الواقع الحسى اقتضت التمرض لحقيقة العلاقة بين النفس والبدن ، وينتقد السهروردي موقف أفلاطون فيما يقرره من وجود النفس قبل المبدن ، ولا يقبل الفكرة الارسطية وهى التي تسلم باتحاد النفس بالجسم اتحادا جوهريا ، وتفسر العلاقة بينهما على أنها علاقة تدبير ، أما السهروردي فلا يقر

<sup>(</sup>۱) هناك نفوس كثيرة لا نفس واحدة وقد رفض السمهروردى افتراض كثرتها قبل حلولها في البدن لأنه ما لذى يحسيرها حينذك ؟ أما وحدتها قبل البدن فيرد على الفائلين بها أن النفس لا يمكن أن تنقسم لتحل في كثيرة الأبدان . وبيرر اختلاف النفوس بقوله : ولسكن هذا الاختلاف في الشدة يكون بين مجموعات من النفوس ، كل مجموعة عدد أفرادها لا متناه ولها رئبة واحدة ويميزها من بعضها خصائص البدن وقابليتها ، ثم الاتفاقات الحاصلة من الحركات الفاسكية ، ويكون هذا الاختلاف من حيث شدة النورية . » حكمة الإشراق ــ مقالة رابعة .

الاتحاد الجوهرى بينهما، ويرى أن العلاقة شوقية بحتة، ومن حيث العلاقة نرى أن شقة الحلاف ليست بعيدة بين علاقة التدبير والعلاقة الشوقية، فالأولى تتضمن معنى التعلق بالبدن والعكوف على التصرف فيه، والانشغال بأمره، أما الثانية فإنها تتضمن ميلا فيزيقيا بسيطا من نفس خاصة لبدن خاص بها، وهذه العلاقة البسيطة هى كل ما ير بط النفس بالبدن من الناحية الطبيعية البحتة، أما من الناحية الميتافيزيقية فإن المذهب الإشراق يعصف بمثل هذه العلاقة، فالنور لايشتاق الظلام، ويصبح أى ارتباط بين النفس والبدن من قبيل الأرهام. ومذاهب الفيض تعتبر البدن شراً وترى في تخلص النفس منه مشكلة هامة يتوقف عليها مصيرها. فالمثل الأعلى النفس أن تتحرر من المادة التي تمنعها من الرقى مراتب الوجود ليزداد إلى العالم العقلى الذي صدرت عنه، وغايتها المثلى أن تعلو في مراتب الوجود ليزداد ما تستقبله من إشراق ، ولا يحصل لها هذا إلا بابتعادها عن عالم الصور والاشكال ، ورحيلها إلى حيث تحيا في عالم الدوام والابدية.

و لكن كيف يتم هذا التحرر وكيف محصل الخلاص ؟

إنه يتحقق بالمعرفة والسلوك ، بالعلم والعمل ، أو بالنظر والمجاهدة ، أو بمعنى آخر عن طريق توجيه الإرادة والعقل حتى يتم اتحادهما وتصل النفس إلى أسمى غاباتها ، وهى التخلص من البدن والوصول إلى مرتبة الغبطة التامة ، فليبدأ المربخيير اعتقاده في حقيقة الوجود ، ثم يسلك سلوكا ينفق مع حقيقة هذا الاعتقاد ، أى أن يبدأ الإنسان بالتسليم بسلطان نور الأنوار وغلبة الأنوار القاهرة ، وانفرادها بالوجود دون الظلام فهو لاوجود ، وأما سلوكه بمقتضى هذا الاعتقاد، فهو مجاهدته لنفسه حتى تتخلص من البدن المظلم المادى الذي يغشى نقاءها ويشبع الشرفي جوانبها ، ومتى تخلصت منه استطاعت أن ترقى في مدارج النور حتى تصل الى الحق وهذا منتهى أهداف السالكين .

فللخلاص إذن طريقان يلتقيان عند نقطة واحدة : أولها طريق المعرفة ، يثانيهما طريق العمل ، ونريد أن نحدد وسائل الطريق الآول وسبله ، ثم نتناول لطريق الثانى بالتفصيل .

# · الفصل الثاني المعرفة

1 — يضع الفلاسفة الصوفيون مشكلة الخلاص على رأس المذاهب التى يصيفونها ، ويجعلونها نقطة البدء فى أى بحث وجودى أو ابستمولوجى ، فوجود النفس فى عالم المادة شر يجب التخلص منه بالنظر والعمل ـ كما بينا ـ واتحاد النظر بالعمل فى سبيل الوصول إلى هذا الهدف يرجع إلى موقف سقراط الاساسى فى التوحيد بين العلم والفضيلة ، والنظر والعمل فى ميدان الآخلاق ، أى فيايختص بمبدأى الخير والشر . وإخضاع القيم الوجودية والإبستمولوجية لبدأ الخلاص إدخال لها فى باب الآخلاق وإخضاعها لمبدأى الخير والشر بمعنهما الوجودى والآخلاق معا .

وفى الإشراقية لايتحد النظر بالعمل فحسب، فى المراحل الأولى لسلوك النفس وترقيها فى مدارج السمو الروحى، بل نجد اتحادا أساسيا بين العقل الموجد وفعل المعرفة، أو تطابقا تاما بين وسائل المعرفة ووسائل الإيجاد، فالشعاع الذى يشيد الوجود هو الذى يحمل المعرفة للموجود الذى يشرق عليه وهكذا تنتظم الوجود نطاقات من الأشعة المشرقة التى تلتى المعارف على الموجودات التى تشرق عليها.

وتندرج إشراقات المعرفة من العقول العليا إلى روح القدس أو العقل الفعال عند ابن سينا كما بينا . وروح القدس هو المكلف بالمعرفة الإنسانية . ويتلق روح القدس إشراقات المعرفة عن العقول العليا وعن الواحد أو نور الآنوار. رلماكان روح القدس هو كلة الله في العالم الآرضي وهو الواسطة بين الخلق الإنساني والعالم الأعلى لذلك فإن أي بحث عن المعرفة الإنسانية يجب أن يتجه إليه . هذا

بالإضافة إلى ما أشرنا إليه حين الكلام على تخطيط الوجود النورانى ، من أن نور الأنوار يتصل مباشرة بجميع الموجودات دون وساطة الأنوار العليا ، وعلى ذلك فإن هناك طريقا آخر وهو إشراق الواحد على النفس الإنسانية بالإضافة إلى إشراق روح القدس عليها . ويتضافر هذان الطريقان فى تخليص النفس و توجيها للوصول إلى أبها المقدس وهو روح القدس ، ثم إتمام الرحلة إلى الواحد أو نور الأنوار .

لا ـــ وإذا أردنا التعرض لبحث مشكلة المعرفة ــ أى معرفة النفس الإنسانية ــ
 تعين علينا أن نلق ضوءا على الإدراك سواء كان حسياً أم عقلياً أم مباشراً .

فالإدراك الحسى يقوم على الاتصال المباشر بين الحس والمحسوس ، وتتدخل النفس الحيوانية لتنظيم هذا الاتصال وإيجاد الصلة بينه وبين الكيان النفسى الكلى ( النفس الناطقة ) . والإدراك المقلى يقوم على تناول الآمورالمقلية أى الأفكار، وهذه الأفكار إما أن تكون عادية بجردها العقل من المحسوس أو يستنبطها الفهم من أفكار مرتبة بطريقة ما ، أو تكون الأفكار أسمى من أن يدركها الذهن الإنساني بقواه المحدودة كاأن تتعلق بموجودات لايحدما زمان أو مكان ، وطريق المعرفة في هذه الحالة هو الحدس أو الإدراك المباشر الذي تنثال المعرفة فيه على الذهن العارف عن طريق الإلهام والتنوير ، وهناك نوع ثان من الحدس لايتطلب قوة خارقة وقد يكون حسياً أو عقلياً وهو يرجع إلى معزة خاصة للذهن الذى يحيط الموضوع بنظرة بحموعية شاملة وبنفذ إلى صيمه . ويختلف الإدراك باختلاف موضوعه ، فالماديون يجملون الإدراك الحسى أساساً للمرفة ( هيوم ) ، والعقليون الذين يرون في الفكرة موضوعاً للمرقة (باركلي) لايقيمون وزنا الإدراك الحسي، أما الوجوديون الممتدلون ويمثلهم الارسطيون ، فيقبلون الإدراك الحسى والإدراك العقلى ؛ وقد نأثر الإسلاميون منهم بالأفلاطونية المحدثة فأكملوا الإدراك العقلي بالحدس الصوفي ، ونجد طائفة من الروحيين الذين يرجمون

الإدراك الإنسانى فى جملته وتفصيله إلى الله بدون تدخل من النفس الإنسانية إلا من حيث أنها مستقبلة للمارف ، وقد نُسلحق بالأشاعرة مؤلاء ـ مع شىء من التجاوز ـ أما ما لبرانش فإنه الممثل الحقيق لهذه الطائفة حيث تلمب العناية الإلهية دورا رئيسيا ، فانتباه (١) النفس لتلتى المعرفة هو صلاتها الأبدية في اتجاهها إلى الله لذى يتكفل بإلقاء المعارف على النفوس المخلصة المنهيئة للحق .

٣ ــ فأى طريق إذن يسلكه الإشراقيون ؟ وكيف تحصل النفس الإنسانية
 على المعرفة ؟

هناك موقفان : أحدهما مؤقت والآخر أساسى ، أما الآول فهو الموقف الذى اتخذه الفاراني وابن سينا بصدد الإدراك الحسى والعقلى . وأما الثانى فهو الإدراك المباشر عن طريق الإشراق .

واعتبار الموقف الأول مؤقنا يرجع إلى اعتبارات مذهبية صوفية ، فالنفس وقد بدأت حياتها بالانصال بالجسم فيجب أن ندبر شئون هذا الجسم وأن تدرك العالم الخارجي عن طريقه ، وعلى هذا فوسيلتها هي الإدراك الحسى ، ويليه النجريد والنعقل ولما كان اتصال النفس بالجسم اتصالا مؤقتا ، وستتخلص كل نفس من الجسم الخاص بها على قدر بحاهدتها له ومداومتها على التأمل ، لذلك كان الطريق الطبيعي للمرفة طريقا مؤقتا تسلكه النفس في أولى مراحل رحلتها إلى العالم الأعلى ، وإذا رجعنا إلى الموقف الميتافيزيق الإشراقية نجد المادة وقد جسملت عدما ، فالنور وجود والظلام لا وجود ، والجسم مادة فهو عدم من الناحية الميتافيزيقية أو على الأقل يصبح وجوده اعتباريا لاحقيقيا ، فالوجود الحقيق للأنوار وحدها ، فالطريق الطبيعي للمرفة قائم على تفسير فالوجود الجنساني في المرحلة التي يتصل الجسد فيها بالنفس وهي مرحلة ثانوية

<sup>(</sup>١) راجع مالبرانش • البحث عن الحقيقة ، الرؤيا في اقة .

وليست أساسية ، إذ أن الأجسام أشباح غير حقيقية والنفس يجب أن تتطلع إلى الثابت الدائم من الموجودات الأزلية . والإدراك المباشر عن طريق الكشف الصوفي يتم بعد تجرد النفس عن الجسم ، ولكن العامل الإشراقي يتدخل حتى في أثناء اتصال النفس بالجسم ، فالعقل الفعال أو روح القدس أو رب النوع الإنساني هو الذي يقيم المعرفة الطبيعية ، فهو الذي يجرد الصورة المعقولة وبجعلها مادة للتعقل .

ويعتمد السهروردى فى كتبه على الكشف الصوفى وحده ، ويذكر فى مواضع متعددة من حكمة الإشراق أنه شاهد الأنوار العليا معاينة بعد تجرده عن بدنه . و دوات الاصنام من الأنوار القاهرة شاهدها المجردون بانسلاخهم عن هياكلهم مرادا كثيرة ثم طلبوا الحجة عليها لفيرهم عن لا يشاهدها من أشياعهم ، ولم يكن ذو مشاهدة وتجرد إلا اعترف بهذا الآمر . وأكثر إشارات الانبياء وأساطين الحكة إلى هذا ، و وأفلاطن، ومن قبله مثل سقراط ، ومن سبقه مثل هرمس وأغاثاذ يمون وأنباذ وقليس ، وكلهم يرون هذا الرأى . وأكثرهم صرح بأنه شاهدها فى عالم النور ، و حكى وأفلاطن، عن نفسه أنه خلع الظلمات وشاهدها . وحكاء الهند والفرس قاطبة على هذا ، .

وفى موضع آخر يذكر و(١) أن النور المدبر يستطيع الإدراك المباشر بعد النجرد من الجسد ، ولذلك شاهد المتألمون ، أصحاب الرياضات والمجاهدات ، الآنواد المجردة ، وذلك بعد السلاخهم عن أبدانهم ، ومن جاهد في الله حق جهاده ، وقهر الظلمات [ أى القوى البدنية ] رأى أنوار العالم الأعلى مشاهدة أتم من المبصرات همنا . فنور الآنوار والآنوار القاهرة مرئية برؤية النور الإسفيذ ، ومرئية برؤية بعضها بعضا ، والآنواد المجردة كلها باصرة وليس بصرها يرجع إلى علمها ، بل علمها يرجع إلى بصرها ، وكل ما في البدن ظل المنور

<sup>(</sup>١) مقالة ٤ ، فصل ٦ \_ حكمة الإشراق .

الإسفهبذ[ النفسالناطقة ] ، والهيكل[ الجسم ] طلسمه . .

وجاً. في النلويحات بخصوص منام رأى السهروردي فيه أرسطو وطلب إليه خلاله أن يطلعه على حقيقة العالم والمعرفة قال :

رسبة مأخذ يثنى على أستاذه وأفلاطن، الإلهى ثناء تحيرت فيه ، فقلت: وهل وصل من فلاسفة الإسلام إليه أحد؟ فقال: ولا إلى جزء من ألف جزء من ربيته وتبته . ثم كنت أعد جماعة أعرفهم فما النفت إليهم ، ورجعت إلى أبى يزيد البسطاى وإلى محمد بن سهل بن عبد الله التسترى وأمثالهم فكا نه استبشر وقال: أولئك هم الفلاسفة والحكماء حقا ، ما وقفوا عند العلم الرسمى بل جاوزوا إلى العلم الحضورى الانصالي الشهودى ، وما اشتغلوا بعلايق الهيولي ، فلهم الزلني وحسن مآب . ، (۱)

والذي يهدف إليه هذا النص واضح ، وهو أد العلاسفة المشائين أصحاب الحكمة البحثية والمعرفة البرهانية لا يرقون إلى مرتبة أصحاب الحكمة الذوقية أتباع أفلاطون الإلمي ؛ ومع أن السهروردي يورد هذا الكلام على لسان أرسطو في منام حصل له ، إلا أن هذا النص يورد رأيا غالف موقف أرسطو الآساسي ؛ ويمكن أن يفسر هذا بما ورد في النص من قوله : , وتحيرت في هذا الثناء على أفلاطون من أرسطو ، ومعنى هذا أن السهروردي يعرف أن مذهب أرسطو يخالف مذهب أفلاطون ويهاجه وخصوصا فظريته في المثل العقلية والمعرفة الإلهية ، فكيف به يثني عليه ، ويقبل آراءه ؟ يفهم من هذا أن أرسطو رجع عن رأية [حسب السهروردي] في حياته الآخرى بعد أن اتصل بالعالم العقلي وقبل موقف أفلاطون في المثل والمعرفة العقلية .

<sup>(</sup>١) المورد الثالث \_ الفصل الأول ، التلويحات . فقرة ه ه .

ويقصد السهروردى من هذا النص أيضا إلى مهاجة المشائية الإسلامية وهدم الأساس الذى تقوم عليه ، وربما أشار السهروردى إلى ما قيل عن أرسطو من أنه رجع في آخر أيامه عن الاعتراضات التي وجهها إلى المثل في ما بعد الطبيعة ، تلك الاعتراضات التي رددها المشاؤون فيا بعد . ومهما يكن من شيء فإن السهروردي يضع الحركمة البحثية في مقابل الحركمة الذوقية ؛ والأولى أدواتها الإحساس والعقل ، والثانية اتصال مباشر بموضوعات المعرفة وإشراق وتنوير . والنوع الأول من المعرفة هو النوع الطبيعي الذي يحصل في حالة اتصال النفس بالبدن ، فيكون فيه الإشراق نسبيا على قدر استطاعة النفس التحلل من ظلمة الحس وعتمة البدن، والعنصر الإشراق يرد عليه من عقل سام هو رب النوع الإنساني ، وتندر ج النفس في مراتب السالكين يقربها شيئا فشيئا من تلتى فيوض العرفان من أبها المقدس ونور الأنوار .

فليست هذاك إذن شروط خاصة للعرفة المباشرة الخالصة إلا فى خلاص النفس من البدن . والمعرفة المباشرة و يمثلها الحدس تنطلب شروطا هى أقرب إلى قبول المبدأ الذى يقوم عليه الحدس الصوفى أى المعرفة المباشرة فى أعلى مراتبها ، فديكارت يرى أن تنهيأ النفس لاستقبال الحدس بتنقيتها من الشواغل ، وتركيز الذهن فى الموضوع المراد تلقى حدس فيه (أى الانتباه) ، غير أنه يضع العناية الإلهية كحافظة للمعرفة الإنسانية من الشيطان الماكر الخبيث أى من الاتجاه إلى الخطأ ، ما دامت وسائلنا المنطقية صحيحة ، وسند الحدس هنا إيمان مطلق بالعناية الإلهية . أما مالبرائش فإنه أقرب إلى الموقف الصوفى من ديكارت فهو يطلب توجيه النفس إلى الذات الإلهية وتعلهيرها من شواغل الحس وتجميع كل عناصرها لإحداث لحظة الانتباه التي هى تهيؤ لتاتي العرفان . والسهروددى يستعمل الطريق الطبيعي للمرفة في عرض ما عاينه مشاهدة بطريقة تفصيلية ، وهذا يتطلب براهين إقناعية ، وهذا هو المراد بالمعرفة البرهانية أى البحثية ،

وهذا هو الطريق الوحيد عند من ليست لديهم القدرة على الإدراك المباشر .

أما الذوق الصوفي فهو الإشراق وهو الفيض وهو العرفان، ويكون في أصنى مرتبة بين العقول العليا، وقد أشرنا إلى أن النور دَرَّاك لذاته، شاعر بذاته، وأنه فوق ذلك مدرك لفيره من الأنوار، ويتم الإدراك عن طريق الآشعة النورانية الفائضة، فالعقول تتلق العرفان كل عاهو أعلى منه درجة، فالأسفل يتجه إلى الأعلى في حركة مشاهدة، والأعلى يتجه إلى الأسفل في حركة إشراق، وكل عقل يتصل بنور الأنوار عن طريق الأنوار التي تفصل بينه وبين الواحد، ثم يتصل به أيضاً مباشرة، ويزداد التنوير أو الإشراق كلما اقترب العقل من نور الأنوار، وغاية الأنوار الانصال بالواحد عن كشب فيزداد ما تستقبله من إشراق وعرفان، والنفس الإنسانية تبلغ أسمى مرتبة حينها تتشبه بالأنوار العليا وتحيا بجانبها في عالم الثبات والأبدية، ولكنها لا تزال مشوقة إلى الاحتراق حسبحات وجه الواحد لننغمر في محر أشعته ويلفها جوده وغناه المطلق.

### الفصل الثالث

# الإدراك الحسى

۱ — إن أول موضوع يستثير الذهن العارف بعد إدراك النفس هو علاقة هذه النفس بالعالم الحارجي ، ويتبع هذا أو يسبقه البحث في حقيقة هذا العالم الحارجي ، قبل هناك عالم خارجي بالمهنى الذي يصفه انا به الطبيعيون ؟ أم أنه بحرد أوهام لاحقيقة لها والوجود الحقيق للنفس وأفكارها ؟

و تتفرع موانف الذهن الفلسني على ثلاث وجهات رئيسية للنظر: أولها على ألاث وجهات رئيسية للنظر: أولها اعتراف بوجود العالم الحسى وحده دون غيره وإذكار الأذكار والمعانى العقلية، وهدذا هو موتف الحسى واعتراف للنفس أو الروح بمطلق الوجود، وهدذا هو موتف النصوريين. وثا اثها ــ مونف وسط يعترف بوجود العالم الحسى مع النفس، ويرتب ارتباطهما وطريقة اتصالحها، وهذا هو موقف الأرسطيين.

فأى المواقف يعتنق السهروردى ؟

إن الموتف الذي ينفق مع الإشراقية هو الموتف الثانى ، الذي يقول به التصوريون والروحيون ، فالعالم الحسى وهم ، والوجود الحقيق هو وجود النفس أو الروح أو النور في مختلف مراتبه ، ولكن دواى الصال النفس بالجسم والعالم الحسى في المرحلة الأولى المؤتنة استدعت تفصيل طريقة اتصالها بهذا العالم كما أشرنا إلى طريقة اتصالها بالجسم ، وطريق الاتصال عهد معروف وهو الإدراك كما أشرنا إلى طريقة اتصالها بالجسم ، وطريق الاتصال عهد معروف وهو الإدراك الحسى ، فالاعتراف بالعالم الحسى يتبعه حتما إيجاد وسيلة لإدر ك هذا العالم لذلك كان الإدراك الحسى هو الباب الرئيس الذي تنفذ منه معلوماتنا ومعادفنا وعلى العكس من ذلك تجد التصوريين وقد أوصدوا مذاهبهم دون الإدراك

الحسى بل شككوا فى قيمته وهدموه . وهذا النوع من الإدراك يتصل بالمحسوس انصالا مباشرا ، وموضوعاته هى الجزئيات لا الكليات ، ومن ثم فيجب أن تكون فى النفس قوى خاصة مرتبة لإدراك هذه الجزئيات ، وللملاءمة بين البدن والنفس من ناحية والعالم الخارجي من ناحية أخرى . وهذه القوى مصدرها النفس أى النور وعلى ذلك فإن النور هو الذى يشرف أيضاً على انصال الجسم وحواسه بالعالم الخارجي ، وفى النفس نوعان من القوى : الأولى \_ هى قوى النور وهى الخواس الظاهرة والباطنة . والثانية \_ هى قوى الظلام وهى قوى النور والحضم الخ . .

و تقسيم النفس على هذا النحو يورده فى حكمة الإشراق ، وهذا التقسيم ليس حقيقيا بل أننا نقبله لآنه يسهل لنا فهم أفعال النفس وقواها .

وهناك النقسيم المشائى الذى نجده فى سائر كتبه الآخرى ، فالنفس إما نباتية أو حيوانية أو ناطقة . وللنباتية قوى هى الغاذية والمولدة والنامية . أما الحيوانية ففها ناحتان :

(۱) حركية . (ب) إدراكية .

وأما الحركية فهى إما (١) باعثة على الحركة . أو (٢) نزوعية .

وِالنَّزوعية [ما (١) غضبية ، تطرد غير الملائم . أو (٢) شهوية ، تجلب الملائم .

فأما الإدراكية فإن لها نوءين من القوى : ( ١ ) ظاهرة ؛ ( ٢ ) وباطنة . إذ أن إدراك الحيوان إما في الظاهر وإما في الباطن .

## أولا ــ الحواس الظـاهرة :

وهى توجد فى الإنسان رغيره من الحيوانات الكاملة ، وهى اللس والذوق والشم والسمع والبصر ، واللس يدرك المضاد لا المشابه .

#### البصر ــ نظرية الرؤيا :

و أما البصر فهو قوة مرتبة في القصبة المجوفة ، مدركة لما يقابل المين بتوسط

جرم شفاف لا بخروج شعاع يلاقى المبصرات ولا بانمكاسه ، ولا بانطباع الصور المرثية فى الرطوبة الجليدية ولا فى ملتق القصبتين المجوفتين ، ولا باستدلال ، لبطلان ذلك كله ، بل بمقابلة المستنير اللهين السليمة ، وهى ما فيها رطوبة صافية شفافة صقيلة مرآتية ، لحالما يقع النفس علم حضورى إشراقى على ذلك المبصر المقابل لها فندركه النفس مشاهدة . .

ومعنى ذلك أن الإبصار لا يكون بانطباع صورة المرئى فى العين على رأى المشائين و ليس بخروج شعاع ضوئى من البصر يقابل موضوع الإبصار ، بل أنه يحدث إذا توافرت شروط خاصة :

أولا \_ عدم وجود حجاب بين العين السليمة والمستنير أى الموضوع المائل أمام العين .

ثانيا \_ يمتنع الإبصار إذا كان الشيء قريباً جداً مثل باطن جفن العين . ثالثا \_ يمتنع الإبصار أو لا يتحدد إذا كانت العين مفقودة أو غير سليمة . رابعا \_ كذلك يمتنع الإبصار إذا كان المرثى غير واضح وبعيداً .

إذا توافرت هذه الشروط أمكن للمين أن تستقبل الشعاع الذي يشرق عليها فترى الثيء المائل أمامها . وتفصيل ذلك أنه إذا اتفق وأصبح وضع جسم ما في مقابل عين ما يحيث يمكنها أن تبصره ، في هذه الحالة فإن رب النوع ـ النوع الإنساني أو روح القدس ـ يشرق على النفس ، أي يفيض عليها شعاع العرفان فيدرك البصر وجود الثيء الظاهر أمامه .

وعلى هذا فالسهروردى يقدم تفسيراً جديداً للرؤيا يستند إلى الإشراق الحضورى على النفس حال ظهور الشيء أمام الدين ، فما لبرانش يفسر الإدراك البصرى كما نعرفه على أنه الرؤية في الله ، ويفسر باركلى الإبصار بنظريته في العلامات ، تفسيراً واقعيا . أما السهروردى فإنه لا يجعل المعين دوراً ذا بال ، فإدراك المرثى راجع إلى الشماع الروحى الذي يفيضه العقل الفعال على النفس

حون تدخل من المين ودون أن يخرج منها أى شعاع إلى المرقى أو يصدر عن المرقى شعاع إلى المرقى أو يصدر عن المرقى شعاع إليها . وهو يبطل هذا الموقف الذى يستند إلى صدور الشعاع الحسى ويعجب متسائلا : كيف ينطبع السكبير فى الصغير ؟ أى كيف ترتسم صورة الشيء السكبير فى الشبكية وهى صغيرة ؟

ولكن تدخل عنصر إشراق فى الإدراك البصرى يثير مشاكل عدة ، أهمها تفسير الإحساس بالمرئى عن طريق الشعاع العقلى النورى وهما على طرفى نقيض . وقد كانت الآرسطية قد رسمت أصولا للتقريب بين المحسوس والمعقول حيث وضعت درجات للتجريد والنعقل ، ولكننا هنا نجد انتقالا غير منطتى بين المحسوس والمعقول واتصالا غير مهد بين المظلم والنورانى .

والمشكلة الثانية أن السهروردى كان قد وضع الأرواح الحيوانية للتقريب بين النفس والإحساس على حسب رأيه ، فكيف به لا يقيم هذه الواسطة بين الإبصار والنفس ، ما دام الإدراك البصرى فرعا للإدراك الحسى ، مهما علت مرتبة الإبصار على الحواس الآخرى ؟

ومشكلة ثالثة هى كيف تدرك العين وهى حاسة شعاعا عقلياً روحياً ؟ وربما استطعنا أن نخرج من موقفه هذا بنتيجة حتمية ، وهى إذا كانت العين المحسوسة معطلة على هذا النحو فهل يستطيع فاقد البصر أن يبصر المرتيات عن طريق الإشراق الحضورى ؟ أكبر الظن أن منطق النظرية يقبل الرد بالإيجاب .

ومهما يكن من استعصاء هذا الموقف على الذهن ، إلا أنه موقف جديد طريف معا ، يتلامم والمذهب الإشراق الجديد ، ويحاول تفسير الإدراك البصرى عن طريق الإشراق أو الفيض النوراني .

#### تر تیب الحواس :

هذه الحواس الظاهرة تختلف حسب أهميتها في الحياة وضرورتها للجسم ،

لا من حيث شرفها ، أى باعتبارها أدوات حياة ، فيقدم اللبس على باقى الحواس لانه أهمها من حيث نفعه ، وذلك مع أن البصر آخر الحواس ، وهو أشرفها ، إلا أن اللس أعلى مرتبة من حيث الاهمية ، يليه فى ذلك الذوق ثم الشم ثم السمع . ويقبل السهروردى هذا الموقف الارسطى بخصوص ترتيب الحواس الظاهرة .

# ثانياً : الحواس الباطنة :

الحسوسات ، فيدرك بها الإنسان أن هذا الشيء الحلو حار ، وهو بالنسبة إلى الحسوسات ، فيدرك بها الإنسان أن هذا الشيء الحلو حار ، وهو بالنسبة إلى الحواس الخسة كحوض تنصب فيه أنهار ، وهو الذي يشاهد صور المنام معاينة لا على سبيل التخيل .

٧ — الخيال: يرى المشاؤون أن الخيال قوة مرتبة في آخر التجويف الأول من الدماغ ، وهو خزانة صور الحس المشترك وذلك بعد غيبتها عن الشعور ، ويرد السهروردى على هذا الرأى بقوله : ، والصور الخيالية على مافرضت مخزونة في الخيال باطلة ، فإن الصور الخيالية لوكانت في الخيال لكانت جاهزة دائما للنور المدبر أى للنفس ، ولما نسى الإنسان الصور الخيالية ، فليس صحيحا أن الخيال خزانة الحس المشترك ، بل الواقع أن خزانة الحس المشترك في عالم الذكر أي عند الأفلاك النورية ، ودليل ذلك أن الإنسان لا يجد في نفسه عند غيبته عن تخيل زيد شيئا مدركا له أصلا ، بل إذا أحس الإنسان بشيء ما يناسبه أو يفكر فيه ينتقل فكره إلى زيد فيحصل له استعداد استفادة مورته من عالم الذكر ، والمفيسد إنما هو النور المدبر لكونه المحصل لاستعداد الاستفادة .. (١)

٣ ــ الوهم والمتخيلة : يرى المشاؤون أن الوهم قوة مرتبة في التجويف

<sup>(</sup>١) مقالة رابعة ، فصل رابع \_ حكمة الإشراق .

الأوسط من الدماغ ، وهى القوة التي تحكم على المحسوسات بمعان غير محسوسة كإدر اك الشاة عداوة الذئب ، أما المنخيلة فيرون أنها قوة مودعة فى التجويف الأوسط عند الدودة من شأنها النفريق والنفصيل ، يمكن بها تخيل إنسان برأس حيوان ، وتسمى عند استمال الوهم إياها بالمتخيلة وعند استمال المقل لها بالمفكرة ، بها تستنبط العلوم والصناعات وبها تحصل المحاكاة فى الأحلام ، وهذان فى التجويف الأوسط والمنخيلة منهما فى مؤخره .

ومصدر الصور الخيالية عالم مثالى بين عالم العقل وعالم الحس ، هو عالم المثل المعلقة ، وذلك لآن الكبير لا يمكن أن ينطبع فى الصغير ، ومن ثم نقد امتنع انطباع الصور الخيالية فى الذهن .

والتخيل (١) مثل الإبصار يرجمان إلى الذات النورية المدبرة الفياضة ، فكما أن المبصر الحقيق هو النور الإسفيبذ ، ويشرق النور الإسفيبذ على الخيال وعلى الإبصار ، فلولا عملية الإشراق لما حصل خيال أو إبصار ، إذ أن هذه القوى المختلفة استعدادية فقط . وعند إشراق النفس على القوة المتخيلة تدرك بعلم حضورى إشراقى الصور المتخيلة الخارجة ، وهى التى في عالم المثال قائمة بذاتها لافي أين كصور المرايا ، إلا أنها مرئية عمراة الخيال ، فإنه مرآة للنفس بها يدرك الصورة المثالية ومنها الخيالية ، ويعترض السهروردى على رأى المشائين الذي أوردناه وهو أن هناك قوة خاصة للوهم وأخرى المتخيلة . فهو يورد حججهم في ذلك ثم يرد عليهم بقوله :

۱ \_\_ [نه إذا اختلت إحداهما استمرت الآخرى في عملها وهذا دليل على نفاير القوى .

لا يصح أن تقوم قوة والجدة بأفاعيل ختلفة . ولا يصح أن تقوم قوة والجدة بأفاعيل ختلفة . ويرد على ذلك بقوله :

<sup>(</sup>١) مقالة رابعة ، فصل سادس \_ حكمة الإشراق .

۱ ـــ إنه لم يثبت أن إحدى القوتين تعمل إذا مرضت الآخرى ، لان في اعتلال إحداهما اعتلال لشخص صاحبها ، والقوتان في تجويف واحد ، فكيف لا تؤثر إحداهما على الآخرى ؟

٢ — لا يجوز الاستناد إلى اختلاف الافاعيل لأن الحس المشترك يدرك جميع الإحساسات ويؤلف بينها ومى مختلفة .

والحق أن هذه القوى الثلاث أى الوهم والحيال والمتخيلة ما هى إلا قوة واحدة باعتبارات مختلفة ، فيمبر عنها باعتبار حضور الصور الحيالية عندها بالحيال ، وباعتبار إدراكها للمعانى الجزئية المتعلقة بالمحسوسات بالوهم ، وباعتبار التفصيل والتركيب بالمتخيلة ، ومحل هذه القوة هو البطن الأوسط من الدماغ ، والدليل على أن هذه القوى غير الأنوار المدبرة ، أن هذه القوى قد تثبت شيئا ثم تنكره وتجحده . وفإذا كنا نجد في أبداننا ما يخالفنا هكذا فهو غير ما به أنا ثيتنا ... فهو إذن قوة لزمت عن النور الإسفهبذ في الصيصة لأجل أنها ظلما نية منطبعة في البرزخ ، تنكر الأنوار المجردة ، ولا تعترف بالمحسوسات وربما تنكر نفسها و تساعد في المقدمات ، فإذا وصلت إلى النتيجة عادت منكرة ، فتجحد موجب ما سلمت من الموجب ، (۱)

إلا حير من الدماغ وهم خزانة الاحكام الوهمية والتخيلية . ويذكر السهروردى الاخير من الدماغ وهم خزانة الاحكام الوهمية والتخيلية . ويذكر السهروردى أن هذا هو رأى المشائين : ولو كان هذا صحيحا لاستطاع الإنسان أن يتذكر أى شيء يريده لانه يكون بذلك حاضراً في ذهنه دائما ، ولكن المشاهد أن الإنسان يعجز عن تذكر أشياء كثيرة أحياط ثم يتفق أن يتبين ما أراده بعينه ، ومعنى ذلك أن عملية التذكر هي عملية استرجاع الافكار من مواقع سلطان الانواد

<sup>(</sup>١) مقالة رابعة ، فصل سادس \_ حكمة الإشراق .

المجردة الفلكية ، فهى الحافظة وهى خزانة الاحكام الوهمية وغيرها . فليس التذكر إلا من عالم الذكر وهو من مواقع سلطان الانوار الإسفهبذية الفاكية فإنها لا ننسى شيئا . .

وبذكر الدواني أن هذا هو رأى سائر الإشراقيين على ما صرح به رئيسهم ، بل رئيس الكل الإلهي أفلاطن . أن الذكر إنما هو من العوالم الفلكية والنفوس القدسية العالمة بجميع الأشياء الثانة والماضية والمستقبلة ، والتذكر وإنكان في عالم الأفلاك إلا أنه يجوز أن يكون قوة تتعلق المعانى الوهمية بها ، لأنه أبطل حصول المماني فها لا تعلق الاستمداد بها ، ويدل على تعلق الاستعداد بها اختلال التذكر لاختلال البطن الآخير ، و ليس لوجود المعانى فيها فيكون لتعلق الاستعداد بها ، . وللحواس الباطنة مراكز في المخ تتعلق بها . . و لكل من الحداس الباطنة موضع يختص به ويختل ذلك الحس باختلاله ، . و تفسير ذلك أن الحواس الباطنة تتصل بأجزاء في المخ ، وهذه الأجزاء تؤثر على وظائف الحواس الباطنة ، فإذا تلف موضع في المخ شلت الوظيفة المتعلقة به ، وقد برهن الفسيولوجيون المعاصرون على صحة هذا الرأى ،فقد عينوا مواضع للقوى الحسية و بعض القوى النعبيرية كالتعبير بالألفاظ ، وقاموا بتجارب علمية لإثبات اتصال هذه المواضع بالوظائف المتعلقة بها ، فإذا سلطنا مثلا نياراً كهربائيا على مركز التعبير في المخ وأتلفناه ، نجد أن الشخص موضوع النجربة لا يستطيع النعبير وتشل قدرته عليه ، وهناك تجارب أجراها بول بروكا على الدجاج في هذا الموضوع . ويذكر السهروردي أن توقف الوظيفة بمد إتلاف الجزء المخصص لها في المخ قد مكننا من معرفة تغاير القوى واختصاصها بمواضعها .

والملاحظ فيما يختص بالحواس الباطنة أنها تخضع خضوعا مباشراً للنفس الناطقة أى للنور الإسفهبذ ، فهو الذي يشرق عليها ، إلا أن الذكر والتذكر

والحيال تتصل بمواقع الآنوار الفلكية أو بروح القدس وتستمد منها الممارف ، وإذن فهذه الحواس الباطنة لا تستند إلى النفس الناطقة كما هو الحال عند المشائين بل أنها تستند إلى إشراق من عقول سامية . وعلى ذلك فليس الجزء النطق من النفس هو وحده الذي يستمد الإشراق من العقل الفعال بل أيضا قوى الحس الباطنة والإبصار . وهذا بما يجعل الإدراك الحسى أقرب إلى إدراك المعقول منه إلى المحسوس ، إذ أن موضوعاته ليست المحسوسات فحسب بل أيضا الإشراقات لئي تنثال على القوى الحسية من العقول المفيضة المداول .

# انفصل الرابع الإدراك العقلى

النفس النفس الإدراك الحسى وهو أبسط وأول مراحل انصال النفس بالعالم الخارجي ، ولكن كيف يتم إدراك الكليات ، أو المعانى ؟ كيف يدرك العقل المهنى من الموضوع المائل أمام الذهن أو الحس ؟ إن أرسطو يضع التجريد كمبدإ أساسى لنجريد الصورة المعقولة التى تصلح مادة المتعقل فتنصل بها النفس الناطقة ، أما الإسلاميون من المشائين فقد جعلوا العقل المجرد خارج الذهن وهو العقل الفعال بل هو الذى يشرق الصور على العقل الإنسانى ، فكيف يفسر السهروردى إذن مشكلة المعرفة العقلية ؟ ماموقفه من أرسطو و المشائين الإسلاميين؟

۲ ــ تقوم السيكلوجيا الارسطية على أساس افتراض التداخل بين النفوس الثلاث، فالنفس الحيوانية تتضمن قوى النفس النباتية بالإضافة إلى قواها الحاصة ، وفى والنفس الناطقة تتضمن قوى النفسين الاوليين بالإضافة إلى قواها الحاصة . وفى مذهب يقرر أن الحواس طريق معرفتنا الاولية بالعالم الحارجي يجب إما أن نقف عند المعطيات الحسية إذا كان المذهب لا يعترف بثى غير المادة ، وإما أن نتعدى إلى تحليل هذه المعطيات وتعقلها ، وهنا يأتى دور النفس الناطقة بالمعنى الارسطى ، أما دورها الانفعالى أو الشعورى الذي يصاحب المعرفة كما يفسرها أصاب المذاهب الحسية والوجودية فلا يقرر الموقف الارسطى شيئًا منها .

وهذا الطريق الذي تسلكه المعطيات الحسية إلى أن تصل إلى العقل هو الطريق الطبيعي للمعرفة . فكيف تقطع المعارف هذا الطريق ؟

الواقع أن السهروردى لم يضف شيئًا ذا بال إلى نظرية العقل الأرسطية كما وصلت إلى المشائين الإسلاميين ، فهو يعرضها في كتبه التي يلخص فيها آراء لمشائين كما هى ؛ ويذكر مؤرخو الفلسفة أن أرسطو لم يتمرض لهذا التفصيل الذي عده فى نظرية العقل عند الفارابى أو ابن سينا . فكلام أرسطو عن العقل خصوصا عن العقل الفعال فى كتاب النفس ، كلام فيه إجمال وغموض مما أدى لى ظهور تفسيرات رمواقف متعددة بهذا الصدد . وقد لخص جلسون (Gilson) مكن أن نستشفه من النص الأرسطى المذكور فيما يلى :

١ ــ فى كل موجود طبيعى أوصناعى يوجد عنصر يقوم بدور المادة وعنصر خريقوم بدور الصورة ، والواحد بالقوة ، والآخر يجمل بالفعل كل ما يدخل عنسه ، فيجب أن يوجد فى النفس إذن عقل قابل للصيرورة ، وعقل قادر بلى إخراج أى شى من القوة إلى الفعل .

والعقل القادر على جعل المعقولات بالقوة معقولات بالفعل ، كالضوء أدى يحيل الألوان من ألوان بالقوة إلى ألوان بالفعل .

وهذا العقل مفارق وغير منفعل و ليس مختلطا بالمادة ، وجوهره الفعل هو خالد أزلى .

إلى المقل المنفعل فهو على العكس قابل للفساد ولا يفكر وحده بدون الأول. وهذا التصور السامى للمقل لا يمنع اتصاله بجسد معين ، ذلك أنه ليست ناك أفكار بدون صور images ، ولا يستطيع المقل أن يجعل ذاته موضوعا لمرفته أو أن يوجد شيئا من ذاته ، فوضوع معرفته هى الصور المادية التي تقدمها له المخيلة .

وقد أثارالنص الارسطى الذي أورد جلسون مضمونه مشاكل متعددة حول transcendental لمعنى الذي يرى إليه أرسطو، فإذا كان هذا العقل ساميا

Gilson: Les sources greco-arabes de l'augustinisme (1) avicennisant, in Archives d'histoire du Moyen Age.

فا هى صورته ؟ فهل هو صورة خالصة وهل هو واحد أم كثير ؟ وإذا كان واحداً فإن الوحدة تتعارض مع كون العقل فيه فاعل ومنفعل . ثم أثنا إذا قررنا كثرته فإن هذه الكثرة تتعارض مع طبيعته السامية إلا إذا قررنا وجود عدد من الموجودات السامية بقدر أعداد البشر .

ثم هناك مشكلة أخرى ، هل هذا العقل داخل النفس أم خارجها ؟

والعقل المنفعل بدوره أهو مادى أم روحى؟ هل يتميز عن العقل الفعال أو يختلط معه؟ هل يفترق عنه كلية أو أنه متصل به ؟ وعلى أى طريقة ؟ وأخيرًا هل هو قا بل للفساد أم لا ؟ أرسطو لا يجيب على هذه المسائل بل يترك المشكلة معلقة ، وقد أثارت جدلا عنيفاً فى تاريخ الفلسفة فى العصر الوسيط.

وتعرض ، رئس ، Ross (۱) لهذا الموضوع فرأى أن العقل الفعال عند أرسطو ـ على الرغم من أنه في النفس إلا أن فعله يتعدى النفس الجزئية ، وريما أراد أرسطو أن يقرر أن العقل الفعال واحد في جميع النفوس ويرى بعض المؤرخين مثل ، روديبه ، Rodier أن هناك تصوصا لدى أرسطو نستطيع أن نفسرها على أن أرسطو يجعل مطابقة بين الله والعنفل الفعال .

## الإسكندر الأفروديسي :

ولـكن غموض النصوص في هذه المشكلة لم يجذب انتباه تلامذة أرسطو المباشرين ، وكان الإسكندر الأفروديسي أول من عرض لموقف أرسطو في المقل ، وذلك لـكي يدافع عن المذهب ضد الرواقية التي كانت شائمة في عصره ، وقد تأثر الأفروديسي نفسه بالموقف الرواقي في نظريته في المقل التي تسمى بالنظرية المهادية ، وينقسم المقل في نظره إلى ثلاثة أقسام :

١ \_ المقل المادى ٢ \_ المقل بالملك ٢ \_ المقل الفعال

Ross, Aristotle, p. 151 (1)

ويقصد بالعقل المادى العقل الذي يمكن أن يصير كل شيء فهو قوة خالصة 11 n'est qu'une simple réceptivité qui n'a aucun élèment corporel(1)

فكلمة مادى معناها مكن ولا تشير مطلقا إلى الجسمية .

ووجود العقل المادى ضرورى فى المذهب الأرسطى النجريبي لآنه الصلة بين العقل وموضوعات المعرفة الحسية ، وهو منفعل بصبح صور الآشياء جميعا ، وإذا حصل العقل المنفعل على الصور المعقولة أصبح عقلا بالملكة أو عقلا بالفعل ، وهو من في هذه الحالة يكون قد اكتسب النعود على إدراك الصور المعقولة .

والعقل المنفعل لا يمكنه الحصول على الصور المعقولة بدون مساعدة العقل الفعال ، ومر الذي تخرج العقل المنفعل من القوة إلى الفعل وبصبح الآخير بذلك عقلا بالفعل . ولما كان العقل الفعال هو الذي يجعل العقل الإنساني بالفعل فيجب أن يكون هو فعلا محضا ، خالصا من كل مادة أي من كل إمكان ، ويقابل العقل بهذه الصفة المحرك الآول أو عقول الأفلاك عند أرسطو ، ولا يرى الأفروديسي أنه عقل من عقول الأفلاك التي تحركها بل يقف عند القول بأ المحرك الأول .

#### الأفلاطونية المحدثة :

وقد تدخلت الأفلاطونية المحدثة فجملت العقل الفعال عقلا لفلك من الأفلاك، وسماء الإسلاميون عقل فلك القمر وهو الذي يوجد فيه هذا العالم العنصري ويعيش فيه الإنسان.

Gilson, Les sources greco - arabés de l'augustinisme (1) avicennisant, in Archives d'histoire du Moyen Age.

النفس فقد كان مرجعا أساسيا لنفيير الموقف الأرسطى ، غير أن شروح الإسكندر لم تكن وحدها هى التى المتزجت بنظرية العقل الأرسطية ، بل هناك أيضا شروح نامسطيوس وكتاب اللاهوت المنحول . وفى آخر القرن التاسع الميلادى وضع الكندى تصنيفا للعقول يستند فى بحمله إلى تقسيم الأفروديسى الذى أشرنا إليه ، وهو يقسم العقل إلى أربعة أقسام :

- ١ حقل دائماً هو بالفمل
- ٣ ــ عقل دائمًا بالقوة وهو في نفوسنا .
- ٣ \_ عقل يخرج من القوة إلى الفعل .
- intellect démonstratif عقل برهاني عقل برهاني

وليست للعقل الآخير أهمية كبرى في مذهب الكندى فهو العقل الذي به ينقل أي عقل معقوليته الخاصة إلى أي عقل آخر . والعقل بالقوة هو العقل المادى عند الإسكندر ، وهذا العقل يصبح عقلا بالفعل بمساعدة عقل هو دائماً بالفعل ، ويسميه الكندى العقل الآول وهو علة جميع المعقولات ، أما العقل الثانى فهو الخاص بالنفس وهو العقل بالقوة .

والعقل الآول هو العقل الفعال عند الإسكندر، ولكن هذه التسمية ( العقل الآول ) ترجع إلى كتاب، اللاهوت المنحول ، . ثم أن الإسلاميين لم يقبلوا موقف الإسكندر بصدد العقل العمال الذي جعله مرادفا للحرك الأول بل قبلوا الفكرة الافلوطينية التي تجعل أوساطا بين الله والعالم . ويصبح العقل الفعال على هذا الوضع الآخير عقلٌ فلك القمر .

الفـــاراني : يقسم الفارابي العقل إلى عملي و نظرى :

والنظرى إلى: ١ ـ هيولانى ٢ ـ عقل بالفعل (بالملكة) ٣ ـ عقل مكتسب. ١ ــ العقل الهيولانى ــ متصل بالمادة وهو غيرمادى ، وهو المواسطة بين العالم الخارجى والعقل بالمعل ، وهو يجرد الصورة المعقولة من المحسوس ، ومتى

أصبحت هذه الصورة المعقولة من مكونات العقل أصبح العقل عقلا بالفعل ، ووجود الصور المعقولة فى العقل بالفعل يثنى عنها الصفات الجسمية والمسكانية والزمانية والانفعالية .

العقل بالفعل: هو العقل بالقوة وقد اكتسب بعض الصور المعقولة الفعلية ، فهو بالفعل بالنسبة للصور التي يحتوى عليها ، وهو بالقوة بالنسبة للصور التي هى خارجة عنه والتي تغد معقولة بالقوة .

العقل المكتسب: هو العقل بالفعل بعد أن انتهى من إدراك الصور الجردة وتهيأ لإدراك الصور الخالصة التى لم تنصل بمادة أصلا.

٤ — العقل الفعال: و أطور العقل على النحو السالف لا يمكن أن يحصل من العقل ذا ته ، لآن العقل لا يحتوى إلا على معقولات بالقوة وعقل بالقوة ، ولا تخرج القوة إلى الفعل إلا يمساعدة شيء هو دائما بالفعل ، وهذا هو العقل الفعال ، وهو كالشمس بالنسبة للإدراك البصرى .

ابن سينا : وظيفة العقل فى نظر ابن سينا إدراك الكليات ، أما الحس فيدرك الجزئيات ، وهو يقسم العقل أيضا إلى نظرى وعملى ، ولكنه يقسم النظرى إلى خسة أقسام :

- ١ -- عقل هيولاني . ٢ -- عقل مكن . ٣ -- عقل بالما . كل .
  - عقل مستفاد . ه ـ الروح المقدس .

الأول متصل بالمسادة ، وأما الثانى فهو الحاصل على الحقائق الأولية والضرورية (الرياضية) ، وهو بالفعل بالنسبة للأول ، وأما الثالث فله الوظيفة التى يقررها له الفارابي ، والرابع كذلك .

أما الخامس : فهو فوق العقل المستفاد ولا يصل إلى درجته إلا قلائل ، وهو

يدرك المجردات الحالصة مباشرة ، ومعرفته حدسية ، وعلى ذلك فلا يمكن أن يعد طريقا طبيعيا للمعرفة (١) .

# مركز العقل الفعال والاتجاء الإشراق :

أثار موقف الإسلاميين من العقل الفعال صعوبات كثيرة ، فإن أرسطو قد أقام علم النفس عنده على أساس مبدأ ين جعلهما في النفس لا خارجها هما الفعل والانفعال ، وقد كان الآفروديسي أول من جعل العقل خارجا عن النفس وجعله إلهيا ، أما الآفلاطونية المحدثة فقد استغلت هذه الفكرة رأقامت أوساطا بين الواحد والبشر محاولة بذلك أن تخفف من حدة المشكلة القائمة وهي كيف يتصل العقل الإلهي بالعقل الإنساني . فالأوساط تجعل الاتصال سهلائم أن هناك النزعة الصوفية وهي أداة التجرد والاتصال ، فالمجاهدة النفسية عامل مهم من عوامل التقريب بين الناحيتين الإلهية والإنسانية ، والعقل الفعال هو آخر العقول الإلهية وهو المحافل على شئون الإنسان ، وهو الحاصل على جميع الصور المعقولة التي يشرق بها على العقل الإنسان ، وهو الحاصل على جميع الصور المعقولة التي يشرق بها على العقل الإنساني وهو الحاصل على جميع الصور المعقولة إذا استطاع الاتصال مباشرة بالعقل وإن العقل الإنساني فيناك يقرأ اللوح المحفوظ ويطلع على الغيب ، وهناك نقطة الاتصال بين العقل الإنساني والعقل الإنساني والعالم والعقل الإنساني والعقل الإنساني والعقل الإنساني والعقل الإنساني والعقل الإنساني والعرب وال

وقد واجه الإسلاميون اتجاهين متباعدين ، فأنهم خطأ أنهما اتجاه واحد ، وأنه لأرسطو ، فالانجاه الأول ـ تجربي يبدأ من المعطيات الحسية وينتهى إلى الصور المحقولة الى يجردها العقل من الصور المحسوسة ، وهذا هو الاتجاه الأرسطى الخالص . أما الاتجاه الثانى : فهو إشراقي مثالي يجعل المعرفة من العقل

 <sup>(</sup>۱) واجم كتاب الإشارات لان سينا س ١٣٦ ــ راجع أيضًا علم النفس عند ابن سينا
 ف كتاب « ابن سينا » لــكارا دى فو .

الفعال ويحيلها إلى فعل سام يتصل بالقدرة الإلهية .

وقد حاول الإسلاميون قبول الانجاهين وإدماجهما ، ولكن الاتجاه الثانى كان أقوى فأخذت العناصر الإشراقية تتغلب على النظرية التجريبية شيئا فشيئا فالفارابى يتكلم عن إشراق العقل الفعال ، وابن سينا يقيم عقلا جديدا هو الروح القدسى وهو طريق سام للمعرفة .

وأما السهروردى فيبدأ بقبول الانجاهين التجربي والإشراق ، ولـكنه في الهاية يتجه كلية إلى الإشرافية ، ولـكننا نجد تمام التعبير عن النزعة الآخيرة في موقف ابن عربي حيث عصف بالتجريبية الارسططالية وأقام مذهبه في وحدة الوجود على أساس الانجاه الإشراق وحده .

وعلى العموم فإن وجود العقل الفعال خارجا عن الحدود الإنسانية فتح ثفرة في البناء التجريبي الأرسطى بمساعدة العناصر الأفلوطينية والدينية والصوفية وذلك التراث الهليني الضخم الذي كان يموج به الشرق الأوسط في ذلك الوقت .

#### موقف السهروردى :

ينا بع السهروردى الموقف المشائى فى كتبه التى تقسم بالطابع المشائى مثل اللمحات والتلويحات والمطارحات . فيذكر أن النفس روحانية وأنها شعلة ملكوتية لاهوتية تعالت عن الطباع المادة ، وأن لها وجهين ، أولها متجه إلى القدس وعنه تأخذ الصور الكلية والعلوم كلها ، والوجه الآخر متجه إلى البدن الذى ينبغى أن تتسلط عليه ، وعلى هذا الاساس تنقسم النفس إلى قسمين : نفس غلية .

ووالنفس قابلة المعانى بالقوة و بالفعل. فالقوة على مرا تب ثلاث، أحده االاستعداد الأول الذى الطفل الساذج وهى التي سميت [ العقل الهيولانى ] ، واستعداد آخر وهو ما يحصل بعد المعقولات الأول ، فيتهيأ لإدراك الثوانى ، إما بالفكر

أو بالحدس ويسمسى العقل بالملكة ، ثم يحصل للنفس بعدها قوة وكمال ، أما القوة فهى أن يكون لها تحصيل المعقولات المفروغ عنها متى شاءت بملكة ، ن غير طلب ، وهذا هو الاستعداد الآق ب ويسمى عقلا بالفعل ، وأما الكال فهو أن تكون المعقولات لها حاصلة بالفعل مشاهدة ، ويسمى العقل المستفاد ، (1) .

ولما كان العقل بالقوة دائما ، فيجب أن يكون هناك ماهو بالفعل ليخرجه من القوة إلى الفعل وهذا هو العقل الفعال .

و نفوسنا كرآه أقبلت فقبلت ، وأعرضت فتخلت ، ولا بعطى الكمال القاصر عنه ، فشخر جنا إلى الفعل هو بالفعل . ومعلما من عالم القدس سمى عقلا فعالا ، لأنه هو مُخر جنا إلى الفعل وهوروح القدس، ونسبته إلى النفوس كنسبة الشمس إلى الإبصار ، وعلى حسب الاستعدادات القريبة والبعيدة والأفكار تستعد النفس للانصال به والقبول عنه ، وليست المقدمات بذاتها موجدة للنتيجة فيها فستعلم أن عرضا لا يوجد عرضا ، وكم شخص عرض عليه أمر ما أفاده علما وأفاد غيره علما يقينيا وطمأ نينة روحانية فهذه وسابط والواهب غيرها . وماحصل بالمقدمات الحقة فلاومها منها ضرورى كالاول ونحوها لا إمكان لجحودها لمن استرشد ، .

هذا هو الطريق الطبيعى للمعرفة يتدرج من المحسوس إلى المعقول ويصعد من أول درجات المعقولية إلى قتها ، ويفسح الطريق لعامل إلهى هو العقل الفعال أو روح القدس أو عقل فلك القمر .

ولكن الإشراقية لا ترى فى المحسوس موضوعا للمرفة ، بل الممرفة الحقة هى الممرفة المارقة المارقة المارقة الممرفة الممرفة المباشرة التى تصل العارف بموضوعه، فسلسلة الانمكاسات والإشراقات المعرفة التى يتركب منها البناء الوجودى هى فى نفس الوقت فيوض من إشراقات المعرفة تربط الانوار من أعلى إلى أسفلحتى تصل الإشراقات إلى آخر الانوار الكونية

<sup>(</sup>١) النلويحات \_ الجزء الطبيعي ، المورد الثالث .

وهو روح القدس أو رب صنم النوع الإنساني ، فيكون من شرارته النفس الإنسانية التي تتجه دائما إليه ، فيشرق عليها حسب استعدادها وتدرك هي منه حسب استعدادها أيضاً لتلتى المعرفة المباشرة عنه ، ولكن لهذا الإدراك شروطاً وأخصها رفع حجب الحس ، فعلى قدر التجرد ومقاومة الحس وشواغله يكون صفاء الإدراك وقوة الإشراق ، وهنا أصبح اتباع نظم السالكين وأهل الطريق والمجاهدة الصوفية ضرورة لازمة لقنص لوائح المعرفة وبارقات الفيض الإلهى ،

١ سـ طريق طبيعي : يتخذ المحسوسات موضوعات الإدراك ، بحرد منها المقل الصور المعقولة بمساعدة العقل الفعال أو روح القدس .

٧ - طريق سام : يشاهد فيه العقل موضوعاته بعد تجرد النفسعن البدن ، وهذا ما يقع للصوفية ، فالإدراك هنا ملازم المتجرد ، وموضوعات المعرفة الحدسية هى الأنوار المجردة التي لا تدرك بالحس أو بالتجريد بل تدرك بالإشراق الحضوري .

والطريق الثانى هو الذى تقبله الإشراقية ، أما الأول فقد يستعمله الإشراقي للبرهنة على ما شاهده عيانا في عالم الأنوار وهو طريق مؤقت للمعرفة كما بينا .

تبين لنا إذن كيف قبل السهروردي آراء المشائية فيما يختص بموقفه من مشكلة العقل وكيف أنه زاد على هذا الموقف انجاهه الإشراق ، هذا الانجاء الذي يبدو فيه تأثير أفلاطون ونظريته في المثل كا ببنا وإذن فوضوعات المعرفة ليست المحسوس الذي يحرد العقل منه الصورة المعقولة على ما بينا ، بل الموضوع يستثير الذهن العارف ، فيحصل للذهن إشراق حضوري هو فعل المعرفة ومضمون هذا الفعل ، فالموضوع إذن بجرد مثير للذهن ، ويتضع الموضوع للذهن بفضل الإشراق ، وعملية الإشراق تربط بين المحسوس ومثاله أو رب نوعه في عالم المثل أو أرباب الأنواع ، وهذا هو مضمون عملية النذكر الأفلاطونية

فالنظرية الإشراقية تقبل فكرة العقل الفعال وهو روح القدس أو رب صنم النوع الإنسانى عندها ، ثم أنها لا نقبل فكرة النجريد الارسطية التى تقوم عليها نظرية العقل عند المشائين الإسلاميين ، هذا على الرغم من أن العقل الفعال يعد عنصرا إشراقيا ساميا ولكنه مجرد مساعد للذهر. على إدراك الموضوعات فحسب .

وعلى الجملة فإن السهروردى يتابع المشائين فى كتبه المشائية كالتلويحات والمطارحات وذلك مع إضافات إشراقية ، والكنه ينجه إلى الإشراقية ،اما فى حكمة الإشراق فيعرض لنظرية المثل النورية ، ويفصد الإدراك المقلى على أساس الإشراق وحده ، دور التجريد ، وهنا فقط يتخذ طريقا مفايرا للاتجاء المشائى .

#### الفصل الخامسى

## مشكلة الخلاص (تابع)

## ثانيا ــ العمل وأحوال السالكين،

١ ـــ انتهينا من السكلام عن المعرفة ووسائلها ، وأشرنا إلى أن مشكلة الخلاص فى مذاهب التصوف الفلسنى تستند إلى طريقين : أولهما النظر وثانهما العمـــل أو السلوك .

وقد أفرد الصوفية المؤلفات الضخمة للمكلام عن قواعد السلوك وقوانين الطريق الصوفي .

ولا نريد أن نتمرض لموقف السهروردى الصوفى بالتفصيل لآن هذا موضوع بحث آخر ، ولكن لما كانت نظريته الصوفية متصلة أشد الاتصال بموقفه الميتافيزيق يستمند فى بحمله إلى دعامات صوفية ذوقية ، تمين علينا أن نتناول الجانب الصوفى من مذهبه .

والسهروردى فى موقفه لا يبتعد كشيرا عن مدارس التصوف الفلسني<sup>(1)</sup>، النى سبقته ، فهناك المدرسة النى تهدف إلى الاتحاد بين النفس الجزئية والعقل الفعال وذلك عن طريق الفكر كما هو عند الفارابي . والمدرسة الثانية وهى التى ينضم إليها ابن سينا (<sup>7)</sup> وابن طفيل وابن سبعين ، هؤلاء يرون أن النفس أصل إلى حالة تشعر فها بأنها منفذة الإرادة الإلهية . وأما المدرسة الثالثة فهى المدرسة

 <sup>(</sup>١) هناك ثلاث مدارس فى النصوف الإسلاى السابق طى السهروردى : مدرسة ترى الحقيقة فى الإرادة ، وأخرى تراها فى الجمال ، وثالثة تراها فى النور وهى المدرسة الإشراقية .

 <sup>(</sup>٣) ابن سينا يرفض هذه النظرية في الإشارات بعد أن قبلها في النجاة ٠

الإشراقية التي تضم السهروردي وابن مسرة وصدر الدين الشيرازي وابن كمونة الإسرائيلي ، وهي تذهب إلى أن الإشراق يوجد النفس ويلتي إليها المعرفة ، وأن مصدر هذا الإشراق ربالنوع الإنساني أو روح القدس المسمى عندالمشائين بالمقل الفعال ، ولكن غاية النفس ليست الاتحاد بالمقل الفعال ، فإن شيئين لا يصيران شيئاواحداً أمداً ، ولا تظن أن الأنوار المجردة تصير بمد المفارقة شيئا واحداً ، لأنه إن بتي كلاهما فلا اتحاد ، وإن انعدما فلا اتحاد ، وإن بق أحدهما انعدم الآخر ، فلا انحاد ، فليس في غير الأجسام اتصال وامتراج . ، (١)

وإذن فستبق النفس شخصية ، ولانتحد بالعقل الفعال ، وستحيا بجوار الآنوار القاهرة وتستشعر اللذة بمصاحبتها .

٧ \_ و لـكن كيف تندرج النفس حتى تصل إلى روح القدس؟

النظرية الأفلاطونية تقررأن المادة شريجب التخلص منه ؟ وأن النفس هبطت إلى العالم الحسى بسبب الخطيئة الأصلية ؟ وأن خلاصها ضرورى من هذا العالم إذ هو سجنها ، وقد حاءت الأفلاطونية المحدثة فكانت كالمرشد الروحى للنفوس أو كنظام للسلوك يأخذ بيد النفس حتى تتطهر من أدران البدن وتصل إلى أبيها المقدس . وإذا تصفحنا رسائل السهروردى الصوفية نجد إشارات متعددة إلى التخلص من ظلمة البدن وعتمته . في أصوات أجنحة جبرائيل(٢) يقول الشيد للتلديد : , ما دمت في هذه القرية فلا يمكنك أن تتعلم كثيراً من كلام الله . ، (٢) والمقصود أنك ما دمت متعلقا بالبدن فلن تفهم كلمات الله ، أى لن تلقي عليك الممرفة الإشراقية ، ويذكر في مستهل الرسالة . , في يوم انطلقت من حجرة الممرفة الإشراقية ، ويذكر في مستهل الرسالة . , في يوم انطلقت من حجرة

<sup>(</sup>١) حكمة الإشراق س ١٠٥ .

 <sup>(</sup>۲) د أصوات اجنحة جبرائيل ، السهروردى - ترجمة بول كراوس - نشرها
 عبد الرحن بدوى .

<sup>(</sup>٣) رسالة « أصوات أجنحة جبرائيل» س ١٤٩ ــ ( القرية ) يقصد بها العالم المحسوس.

النساء وتخلصت من بعض قيود ولفائف الأطفال ، كان ذلك في ليلة انجاب فيها الغسق الشبهى الشكل ، مستطيراً عن قبة الفلك اللازوردي ، وتبددت الظلمة الني هي شقيق العدم على أطراف العالم السفلي . . . (1)

وهذه التشبيهات كلما تشير إلى الطلاق النفس من البدن وتخلصها من علائقه . وذلك لنحظى بإشراق العقول المجردة عليها .

وفى الغربة الغربية : (٣) يشكلم عن رسالة أرسات إلى (سجين الظلمات) الم النفس (٣) الحالة في البدن وهو سجنها، فيقول ؛ ,كم شوقناكم فلم تشتاؤوا ودعو ناكم فلم ترحلوا، فأشرنا إليه كم فلم نفهموا. واعتصم بحبلنا وهو جوهر الفلك القدسي المستوى على نواحي الكسوف(٤).

والإشارة هنا إلى الدعوة لترك البدن وعلائقه . و في هياكل النور يقول :

ر إن النفوس الناطقة من جوهر الملكوت وإنما يشغلها عن عالمها هذا ، القوى البدنية ومشاغلها ، فإذا قويت النفيس النفوس الروحانية مطان القوى البدنية بتقليل الطعام و تكور المعلم و تكور المعلم و تكور المعلم بأبيها المقسدس ، و تتلق العلمة بحركانها . . . . (°) .

وفي المناجاة : يذكر . . . أن المنطق الحسانية ، و المناجاة : يذكر . . . . المنطقة الحسانية ، و المنا

<sup>(</sup>١) حجرة النساء (عالم المادة) لفائف الأطفىال (الحواني الفلاهرة) العدم ( فناء عالم المحسوسات) أصوات أجنحة جبرائيل ص ١٤١٠

<sup>(</sup>٢) رسالة الغربة الغربية نصرها أحد أمين في بجوعة دخائر العرب ( الكتاب الثامن) ،

حي بن يقظان لابن سينا وابن طفيل والسهروردي ص ١٣٥ وما بعدها .

 <sup>(</sup>٣) الظلمات أى البدن \_ والمدنى أن النفس سجينة البدن

<sup>(</sup>٤) الغربة الغرببة س ١٣٦

<sup>(</sup>ه) هماكل النورس٥٨

من العوائق الردية الظلمانية ، وأرسل على أرواحنا شوارف آثارك ، وأفض على نفوسنا بوارق أنوارك ، (1) .

وفي حكمة الإشراق بقول: ، مسطور في لوح الذكر المبين أن السائرين وهم الذين بقرعون أبوابغرفات النور ، مخلصين صابرين ، يتلقاهم ملائكتالله مشر أن محيونهم بتحايا الملكوت ، ويصبون عليهم ما فيع من ينبوع البهاء ليتطهروا ، فإن رب الطول يحب طهر الوافدين ، إلا أن إخوان البصيرة الذين التأموا على القسبيح والتقديس عاكمفين يخشعون لله ، وهم قيام قانطون يذكرون ناظم الطبقات في العالمين ، وهم عن أبناء الظلمات بحتنبون قاموا في هياكل القربات يناجون مع أصحاب حجرات العزة ، يلتمسون فك الاسر ، ويقتبسون النور من مشظهره ، أو الثك حجرات العزة ، يلتمسون فك الاسر ، ويقتبسون النور من مشظهره ، أو الثك الذين اقتدوا بالصافير عند الله الأقربين ، (٢) . من هذا النص يتضح معني تخليص و تتفق النما ليم الصوفية كلها في القول بضرورة بجاهدة النفس و تطهيرها حتى تنهيأ لتلق العرفان . و تتحرر النفس من عالم الظلمة باتحاد المهرفة بالفضيلة ، والفضيلة في نظره هي في اتباع الوسط العدل كما هو عند أرسطو .

وليس من السهل أن يوجه الفرد نفسه إلى هذا الوسط العدل ، وإنما يتم ذلك بضروب من الحرمان والنقشف والزهد حتى تحصل للنفس مقامات بعد الأحوال . ولكن السالك في بدء الطريق لا يستطيع الترقى إلى مراتب الواصلين وحده دون مرشد ، ويسمى البادئون و مريدين ، ؛ وقد رتبت الفرق الصوفية أصولا وقواعد

<sup>(</sup>١) المناجاة ، مخطوط ، دار الكتب بالقاهرة ، رقم٢ ١٤ م تصوف .

<sup>(</sup>٧) حكمة الإشراق ، مقالة خامسة ، فصل سابع .

<sup>(</sup>۳) راجع أيضًا رسالة في أحوال الإشراقبين ، قصاب باشي زاده \_ مخطوط ٩ م م محاميه . دار الـكمتب بالقاهرة .

يتبعما المريد حتى يرقى ، فعليه أولا خدمة شيخه في صومعته والقيام على حاجياته ، والخضوع لما يأمره به ، وأن يكون له عبدا يتصرف فيه كما يشاء . فأول المراتب في الطريق والمبودية التامة ، و والسلبية المطلقة ، ، وهذا فيما يختص بالمظهر الخارجي الذي يهيء النفس للرياضة الصوفية ، وإذا حاز المريد رضا الشيخ خلم عليه الخرقة وأصبح من السالـكين في الطريق ، والنا بعين للطريقة التي يقوم الشبخ على رعاية تعاليمًا ٪ وخلاصة ما يسمى إليه الشبخ في المرتبة الأولى تطهير نفس المريد ، وتوجهها بعيدا عن نزوات البدن ومطالبه فيجب إذن مغالبة شهوات المريد، وتوجيهها بميدا عن نزوات البدن ومطالبه . فيجب إذن مفالبة شهوات النفس المتعلقة بالجسد ، والصوم أفضل وسيلة لتنقية النفس وتطهيرها ، وكذلك العزوبة فهى تهىء للسالك فرصة يبتعد فيها عن اللذائذ الحسية ، والعلاتق الدنيوية ، فلا تضطره الأسرة إلى الـكسب ليعيش . والـكسب يعوق على سلوك الطريق . وكمذلك الصلاة عمناها الصوق أي لقـا. العبد ربه . والجلوس في حضرته ، وشعوره أثناء الصلاة بأنه في حضرة الله حقا فلا تكون الصلة ببن المصلي والله هي الـكلمات المسموعة بل القلب المنجه إلى المولى سبحانه وتعالى . وكذلك مداومة الذكر والسهر (١) والإقلال من الطعام وخصوصا اللحوم (٢) . وتذكر الموت دائمًا يقرب من المحبوب أى الله ، ورياضة النفس على هذا النحو تتبح لها الانتقال من مقام إلى آخر .

<sup>(</sup>١) التلويحات س ١١٣ .

وآخر المقامات والرضاء وهو مقام قبل الإشراق والوحدة . فغاية النفس المعرفة التى تحصل عن طريق الكشف، وفى أثنائها تتلاشى الذات العارفة ، وهذا مقام والبقاء ...

والقوة الدافعة وراء هذا الانتقال من مقام إلى آخر هو الحب ، والنرقى في السلوك عملية تكشف تدريجي يسمى رفع الحجب عن الأنوار ، فكلما أوغل السالك في الطريق، أو ارتقى في المعراج الروحي (١)كلما تكشفت له نواح في الوجود أسمى مما حصل عليه في المرتبة السالفة .

٣ ــ هذه المقامات والأحوال التي يترقى السائلة فيما بينها ، قد أشار إليها الصوفية فذكروا أن هناك اثنى عشر مقاما وحالا ، واختلفوا في تعدادها وفيما هي وتجمع المراجع (٢) على بعض المقامات كالصبر والتوكل والإخلاص والتوبة وغاية الصوفية من هذه المقامات هو الوصول إلى حالة الفنا. ؛ وقد يتميز هذا الوصول بالحب الصوفي كما هو عند رابعة العدوية والمحاسبي وقد يتخذ شكل المزج أو الحلول incarnation كما هو الحال عند الحلاج ، وقد يتخذ الطابع الأفلاطوني حيث تصعد النفس الى جوار المثل اوالأنوار وتحيا متشبهة بها ، وربما استطاعت أن تصل إلى جواد نور الأنواد فتسعد وتلنذ ، ولسكن ليسهناك مزج أو انحاد أو حلول ، وهذا كما عند السهروردي . ويتخذ العقل الفعال هنا صفة المرشد أو حلول ، وهذا كما عند السهروردي . ويتخذ العقل الفعال هنا صفة المرشد الروحي المشرق على النفس إذ هو الذي أوجدها وهو الذي يلقى إلها المعرفة ، وهو الذي يأخذ بيدها في مدارج السلوك الروحي حتى تصل إلى جواره ، ثم

<sup>(</sup>۱) راجع ... Margrett Smith من الحيث Early Mysticism س ۲۰۱ حيث ترد الإشارة إلى القديس يوحنا كليما كوس ( ۲۳ س - ۲۰٦ م) الذى ذكر في « معراج الفردوس » فيكرة معراج يرتفع من الأرض إلى السماء ، وكيف أن ارتقاء هذا المعراج صعودا يعنى الترقى من حال إلى حال أعلى حتى يصل الصاعد إلى رتبة الكال الأثم أى إلى أن يحيا في الله في نعيم وسعادة .

<sup>(</sup>٢) اللمم للسراج ، الرسالة القشيرية .

تتمداه إن كانت من نفوس الكاملين ، وقد تصل إلى جوار نور الآنوار . ويذكر صاحب و قوانين حكمة الإشراق إلى الصوفية بجميع الآفاق ، (۱) أربعة عشر مقاما وحالا يقطعها السالك حتى يصل إلى آخرها ، وهو مقام و الولاية الخاصة ، والولاية الخاصة ، والولاية المقامات و التأييد في مقام التوحيد ، ويعلم فيه المريدحقا تق تساعده في الطريق و تفصح له عن الهدف الذي يسمى إليه .

حقام والتوبة ويتضمن التقرير والتحذير ٣ ــ مقام والإخلاص ويتضمن تعليمات تمكن المرء من وزن أفعاله وأقواله. ٤ ــ مقام والصدق ويمكن المريد من الحمية و مي ملاحظة البوارق والأنوار والمينز بين الحال والمقام . ٥ ــ المراقبة و مي ملاحظة البوارق والأنوار . ٣ ــ المحبة . ٧ ــ الزهد والتجريد . ٨ ــ الفقر . ٩ ــ الرياء وهو بجانبة الرياء بتطهير النفس و تنقيتها . ١٠ ــ المعرفة وهي التأمل . ١١ ــ الفنا . وهو الفناء عن الرسوم . ١٢ ــ البقاء وهو البقاء بجوار الله ، ويفسر الحلوليون البقاء بأنه حلول في الله (٢٠ ــ البقاء وهو البقاء بحوار الله ، ويفسر الحلوليون البقاء بأنه علول في الله (٢٠ ــ البقاء وهو البقاء عن الكبائر ، وهو ورع يذكر الله دائما ، صادق على المعنى الصوفي ، وإذا وجدت شخصا يدعى الولاية والتأمل قبل أن يمر عراحل الطريق الصوفي ويصل إلى (المحو) فهو كاذب الخ .

١٤ ــ الولاية الحاصة : وتسمى أيضا فتح طلسم الكنز، أى رفع النفس إلى منزلة الآنوار الحالصة ، وهذه أرفع الدرجات .

ويذكر الشيرازى فى شرح حكمة الإشراق ( والشيرازى من المدرسة الإشراقية ) أن مؤلاء الذين صفت نفوسهم وتجردت عن العلائق البدنية تشرق عليهم أنواد

<sup>(</sup>١) لأبي المواهب التو نسى الشاذل نصرة Jurji بعنوان :

<sup>·</sup> Illumination in Islamic Mysticism ·

 <sup>(</sup>۲) يقول الحلاج \_ أنا من أحوى أنا نحن روحان حلمنا بدنا

وبوارق إلهية ، وهذه الأنوار على أنواع فنها ما يرد على المبتدئين ومنها ما يرد على المتوسطين ومنها ما يرد على المنتهين . (١) أما ما يرد على أهل البدايا ، فهى أنوار خاطفة لذيذة سماها أهل الوجد والإشراق . الطوالع واللوائح. . وهى كلمة بارقة سريمة الانطواء . (ب) وإذا ما أممن هؤلاء في الرياضة والمجاهدة تمكنت منهم هذه الطوالع واللوائح وخرجت عن اختيارهم ، وثبتت لديهم وحينتذ تسمى بالسكينة . (ج) ثم (ذا توغلوا في الرياضة والمجاهدة بصبح عندهم هذا الآمر ملكة فيحصل لهم بعد ذلك قوة الخروج إلى الجناب الأعلى . (د) الفناء ـ وما دامت النفس مبتهجة باللذات من حيث هي لذات فهي بعد غير واصلة لأنها إذا فرحت بما نالها من أثر الحق كان لها نظران : نظر إلى الحق الذي ابتهجت به ونظر إلى ذاتها المبتهجة بالحق ؛ ومن ثمة فهيي ليست مقبلة بكليتها على الحق ، لأنها تؤثر لذتها وابتهاجها بالحق على الحق نفسه ، فلا يكون فد حصل لها إليه وصول نام حقيقي ، وأما إذا غابت عن شعورها مذاتها وشعورها بلذاتها ، فإنها حينتذ تكون قدوصلت إلى المقام الذي يسمو نه , مقام الفناء , ، والمقصود بالفناء ألا يحس السالك بشيء من ظواهر جوارحه ولا من الآشياء الداخلة فيه ، والحارجة عنه بل يفيب عن جميع ذلك وبغيب عنه جميع ذلك ذاهبا إلى ربه أولا ثم ذاهبا فيه آخرا متحدا به . (ه) مقام الفناء عن الفناء \_ ويجب أثناء هذا الفناء ألا يشمر الإنسان بآنه فان عن ذاته وإلا فكأنه لم يصل بمد ، وفي هذه المرحلة يكون الإنسان مستفرقا .

والسهروردى يلخص هذه المقامات فى النلويحات (١) ولا يقبل فسكرة الاتحاد

<sup>(</sup>۱) التلويحات س ۱۱۳ و ۱۱۶ ه فأول ما يبيدى، عليهم أنوار خاطفة قدلك سموها الطوالع والدوائح ، وهي كلمة بارق سرياءة الانطواء ، ثم يمنون في الرياضة إلى أن يكثر عليهم ورودها لملك متمكنة ، وقد بخرج عن اختيارهم هجومها ، ثم بعد ذلك يثبت الخاطف وعند ثبانه يسمى السكينة ، وعند التوغل في الرياضة تصير ملك ، ثم بعدذلك تحصل لهم قوة عروج ==

بالله التى أشار إليها تلميذه الشيرازى الذى أخطأ فى تأويل أقوال أستاذه فاعتقد أن الاتحاد النفس المتجردة تنتهى إلى الاتحاد بالله ، والسهروردى مرى أن الاتحاد باطل لانه يعنى أن نفسين ستصبحان نفسا واحدة وهما غير متكافئين .

ع ــ هذا هو الطريق الذى يجب أن تسلكه النفس حتى تصل إلى مرتبة الإشراق، ولكن ما تفصيل الإشراقات إلتى تنثال على العارف فى لحظات الاتصال بين العبد والرب؟ يعرض الشيخ لهذا الموقف فى كتاب حكمة الإشراق فيفصل الآنوار المشرقة على السالكين الكاملين فى العلم والعمل، فيقول (1) :

و وإخوان التجريم يشرق عليهم أنوار ولها أصناف: (١) نور بارق يرد على أهل البدايا يلمع وينطوى كلمة بارق لذيذ (٢) ويرد على غيرهم نور بارق أعظم منه وأشبه منه بالبرق، إلا أنه هائل، وربما يسمع معه صوت كصوت بوعد أو دوى في الدماغ. (٣) نور وارد لذيذ يشبه وروده ورود ما حاد على الرأس. (٤) نور ثابت زمانا طويلا شديد القهر يصحبه خدر في الدماغ. (٥) نور لذيذ جدا لايشبه البرق بل يصحبه بهجة لطيفة حلوة، يتحرك بقوة المحبة.

(٦) نور محرق يتحرك من تحرك القوة القريبة ، وقد يحصل من سماع طبول وأبواق وأمور هائلة للبندى ، أو لنفكر وتخيل يورث عزا . (٧) نور لامع من خطفة عظيمة يُـظهر مشاهدة وإبصارا أظهر من الشمس في لذة مفرقة . (٨) نور براق لذيذ جدا يتخيل كأنه متعلق بشعر الرأس زمانا طويلا .

(٩) نور سانح فی قبضة ( مثالبة ) أو مثلالثة يترا.ی كـأمها قبضت شعرراسه ،

آلى الجناب الأعلى ، ومادامت النفس مبتهجة باللذات من حيث هى الدات فهى بعد غير واصلة ، وإذا غابت من عمود الفناء ، وإذا فنيت من الشعور فهى باقية ببقاء الحق تمالى ، وقد سبقت إشارة إلى الاتحاد ، وثم مقام آخر في الفناء وهو الفناء في الحلة وهو اقرب الحالات إلى الموت ، وربما سماء بعض الصوفية « مقام الحلة » ، وأشار إليه أفلاطون وهذا غير الفناء الذي قد يجتمع مع التحريك البدني المشهور » .

<sup>(</sup>١) حَكُمَةُ الإشراقِ الفصلِ الثَّامِنِ .

ويجره شديداً ويؤلمه ألما لذيذا. (١٠) نور مع قبضة يتراءى كأنها متمكنة في الدماغ (١١) نور يشرق من النفس على جميع الروح النفساني، فيظهر كأنه تدرع بالبدن شيء، ويكاديقبل روح جميع البدن صورة نورية وهو لذيذ جداً.

(١٢) نور مبدؤه في صرلة ، وعند مبدئه يتخيل الإنسان كل شي. يتهدم .

(١٣) نور سانح يسلب النفس وتتبين معلقة محضة ، منها يُـشاهد تج ِ دها

عن الجهات وإن لم يكن لصاحبها علم قبل ذلك . (١٤) نور يتخيل معه ثقل لا يكاد يطاق . (١٥) نور معه قوة تحرك البدن حتى يكاد يقطع مفاصله .

هذه الآنوار المتنالية تتنابع حسبقدرة السالك على الترقى والسمو فى مدارج الطريق ، ويلاحظ على هذه الآنوار تطورها الندريجى من حيث الإحاطة والغلبة وأن إشراق الآنوار تابع للمجاهدة وترقى النفس الندريجى يكون فى تغلبها على الجسد ومطالبه ، ولكن هذه الإشراقات المتزايدة لا توضح مراتب السلوك كما يوردها فى كتبه الآخرى .

فنى رسالة كشف الفطا لإخوان الصفا (۱) يذكر أن الحكمة النظرية أى المعرفة تترتب في درجات: أولها مرحلة تكون فيها الكائنات الحادثة العكاسات مشاهدة في مرآة والمعلولات العكاسات على المرايا وثانيها اتحاد المعرفة بالوجود فتصبح أنت المرآة التي ترى فهسا الوجود وثالثها إمكان ماهبتك ، يحملها لا تملك وجودها بذانها فهى إشعاعات للحضرة الآحدية وأنت نظل الشاهد على هذه الإشعاعات . ورابعها وهى المرتبة الهائية ، قطعت نظرك عن ماهيتك ، من حيث كون هذه محل الموجودات وأن وجود الآشياء قائم بها ، وها أنت ذا قد بلغت مرتبة يستحيل فيها بقاء وجودك

<sup>(</sup>۱) مخطوطات راغب ۱۶۸۰ ورقة ۳۰۷ ا ـ ب فهرس Ritter رقم ۲۰

من حيث كونه الذات التي تعرف الأشياء ، هناك بدكشف لك أن الذات الوحيدة العارفة هي الله تعالى له الحد .

وفى رسالة صفيرسيمورغ يدعو السهروردي كل صوفى إلى نسيان ذا ته رنسيان ذلك النسيان (1) أيضاً ، فطالما اقتصر الناس على المعرفة بقوا بعيدين عن الهدف ، وهذه الحال تعد من الشرك المقنع ، كلا إن الإنسان لا يبلغ الكال إلا في اللحظة التي تفنى فيها معرفته في العارف ، لأن الذي يرضى بمعرفته رضا، بالعارف الذي يعرفه لا يزال في حالة من اتجه قصده إلى المعرفة نفسها .

وهناك أربع درجات وخامستها درجة التوحيد .

(١) درجة لا إله إلا اقه .

(٣) الأانت إلا أنت .
 (٤) الأ أنا إلا-أنا .

والآنا ليست شخصية هنا بل تقال على الإنسان على سبيل المجاز ، وهذه المراحل الآربعة تتدرج في القرق والسمو يمعرفة السالك لله وتنتهى إلى المرحلة الخامسة رهى مرحلة التوحيد المطلق ، وهذه المراحل يقطعها السالك حتى يصل إلى المرحلة الخامسة وهى منتهى غاية السالكين .

- (ه) وإذن فكل هـذه الصيغ السابقة حجب ، والمتقدمون في الطريق تفنى لديهم كلمات هو وأنت وأنا في بحر الفناء وهناك تسقط الأوامر والنواهي (٢) ويحظى الواصل بالأنوار القدسية في الحضرة الإلهية ، وهذا هو مقام الفحول من الأنبياء والحكاء .
- (°) وأعظم الملكات ملكة موت ينسلخ النور المدبر عن الظلمات انسلاخا ،
   وإن لم يخل عن بقية علاقة مع البدن إلا أنه \_ مع كثرة وصول الأنوار السانحة

<sup>(</sup>١) الفناء عن الفناء كما بشير إليه في التلويحات .

<sup>(</sup>٢) رفع التكاليف.

<sup>(</sup>٣) حَكَمة الإشراق س ٧٥٠ ويلاحظ أن هذا وصف لمقام الحلة الذي سبقت الإشارة آليه في الناويجات ( مرصاد مرش) .

إليه وتوالى فيضها عليه مع شدة الشوق والعشق العقلي ـ ببرز إلى عالم النور ويصير معلقًا بالآنوار القاهرة ، ويرى الحجب النورية كلما بالنسبة إلى جلال النور المحيط القيوم نور الأنوار كأنها شفاة [ لغلبة نور الأنوار ] ، ويصير [ النور الواصل في هذا المقام ] كأنه موضوع في النور المحيط بالكل إ وهو نور الانوار ] وهذا المقام عزيز جداً [ ولهذا قل من يصل إليه من السلا"ك ] حكاه أفلاطون عن نفسه وهرمس ركبار الحكماء ، كمأ نباذ وقليس وفيثًاغورس عن أنفسهم ، وهو ما حكاه صاحب هذه الشريمة (الذي محمد) ، وجماعة منَّ المنسلخين عن النواسيت ؛ ولا نخلو الأدوار عن هذه الأمور ، وكل شي. عنده بمقدار ، وعنده مفاتيح الغيب لا يعلمها إلا هو ، ومن لم يشاهد من نفسه هذه المقامات فلا يعترض على أساطين الحـكمة ، فإن ذلك نقصا وجهلا وقصورا ، ومن عبد الله على الإخلاص ، ومات عن الظلمات ، ورفض مشاعرها ، شاهد ما لا يشاهد غيره . . وهذه الأنوار ما يشوبه العزينفع في الأمور المنفلقة به . . . ومن قدر على تحريك قوتى عز ومحبة تحكمت نفسه على الأشياء محسب كل قوة فما يناسما لاغير ، .

ه ــ هؤلاء الواصلون إلى مقام الحضرة الأحدية هم الكاملون (٢) في العلم والعمل، وهم الواصلون حقا، وهناك طوائف من السلاك تقعد بهم الهجم عن درك الغاية وهم المتوسطون في العمل والعلم أو الكاملون في أحدهما دون الآخر. وأما الناقصون في العلم والعمل فهم أهل الشقاوة، والزهاد من الكاملين في العمل دون العلم وهم يصلون إلى عالم المثل المعلقة التي مظهرها يعض البرازخ العلوبة أي الآجرام الفلكية، وقد يبقون فيها مخلدين إذا لم يكن لهم استعداد المترقى إلى عالم النور المحض وإذا كان لهم هذا الاستعداد بقوافيها زما نا حتى يرقوا، وهذا الصنف من السلاك هم أصحاب السعادات الوهمية، الذين يلتذون بما ورد في الكتاب من تشبيهات

<sup>(</sup>١) حَكُمَةُ الْإِشْرَاقَ ، فَصَلَ ثَالَتُ مَقَالَةً خَامَــةً .

حسية ، ستتحقق لهم فى عالم المثل المعلقة . وهذه النفوس ترتق أولا إلى عالم المثل النورية بعد تخلصها من عالم المثل المعلقة ، وترقى فى هذا العالم من مرتبة إلى مرتبة حتى نصل إلى الفلك الآعلى منه ثم تنتقل إلى عالم النور المحض أى عالم العقل الخااص ، ثم تدوم فيه أبدا دون تغير ، لآن هذه العوالم منازل ومراحل إلى الله تعالى ويستحيل الوصول إلى الله دون قطع هذه المنازل .

ولا يقصد بالتخاص من نزعات الجسد في هذه المراحل ما يسمى بالموت ، بل قد تحدث السيطرة النفسية على الجسد في حالة الحياة ، وذلك في حالة تطهرالنفس بالمجاهدة والعبادة ، وقد يحدث أن ينفصل الجسد عن النفس بالموت دون أن تنظهر النفس ، وفي هذه الحالة تعود النفس إلى الحياة مرة أخرى لتنقمص جسدا آخر شبيها بالجسد الأول وذلك لكي يتم التطهر .

٦ - اتضح لنا من هذا العرض المجمل لموقف السهروردى الصوفى مقدار تأثره بمن سبقه من الصوفية مثل الحلاج وأبي طالب المكى ، ثم مبلغ عنايته وتدفيقه فى تصوير مراسم الطريق الصوفى وإشادته بالإشراق دون النظر العقلى .

وقد استمرت تقاليد هذه المدرسة الصوفية فى العالم الإسلامى تحت إسم النور بخشية ، أى الذين يتعشقون النور.

و لكن الذي يجب أن نتدارسه هي العلاقة بين فلسفة السهروردي و تصوفه . وهل يمكن النفرقة بينهما أم أنهما جانبان لحقيقة واحدة ، فتكون الفلسفة وجهة نظر بجردة تقوم على إدراك نظام عقلي بمعزل عن المشاعر الصوفية العميقة الدافقة أما التصوف بالمهني الذي يفهمه السهروردي فهو وسيلة الفرد إلى إدراك الجانب الآخر الحيوى من الحقيقة . ونستطيع أن نذهب إلى أبعد من هذا فنقرر أن الموقف الفلسني يخضع إلى حد كبير الهدف الرئيسي للمذهب وهو تربية النفس و تهذيمها حتى تصل إلى الحضرة الإلهية .

فمالجة قضايا الفلسفة تؤدى إلى صفاء الذهن وتهى. السالك القطع مراحل الطريق الشاقة الوعرة . وقد أشار السهروردى على السالكين بضرورة تناول مذهب المشائين قبل الشروع في حكمة الإشراق .

وغاية السهروردى من تصوفه الوصول بالنفس إلى النورية التامة فتتلقى الإشراق عن الآنوار الكاملة وتشرق هى على ما تحتما ، ولما كان الإشراق يتضمن المعرفة والإيجاد ، وهو غير النظر العقلى اتضحت أهمية الطريق الصوفى فى تشييد الوجود وإلقاء المعارف ، والإشراق لا يستطيع أن يُدهَـــــــــل ما عاينه فى عالم الآنوار وأن يشرحه للذين لم يشاهدوه فهو فى حاجة إلى دراسة الفلسفة ليتعلم طريقة عرض ما عاينه وكذلك للدفاع عن موقفه .

ولا يمكن الفصل بين فلسفة السهروردى و تصوفه فهما متصلان أشد الاتصال كما يظهر ذلك في حكمة الإشراق .

## *الباسب انكاسس* النبوة والاحلام والتناسخ

## الفهل الأول نظريته فى النبوة والأحلام

موضوع الرؤيا وانصاله بالنبوة ثم تفسير الرؤيا والتعبير عنها لا يرجع إلى العصر الإسلامى فحسب بل لقد شاع تفسير الآحلام والتنبؤ بالفيب عند الشرقيين عامة ، ثم تناوله فلاسفة اليونان وقد أورد القرآن نصوصا نؤيد قيام الوحى فى أبسط صوره على المنامات الصادقة أى الرؤيا الصادقة (حلم إبراهيم).

ويعترف أهل الشرع بحقيقة الرؤيا في حالتي النوم واليقظة ، وأن نفس الإنسان تخرج عن البدن في حالة النوم فتشاهد العالم ، وترى الملكوت على حسب صفاته . والفلاسفة كالفاراني وابن سينا يرون أن الحواس تتعطل عن العمل عند النوم و تتجه النفس إلى ما وراء الحس فتتصل باللوح المحفوظ ، أو بالعقل الفعال ، فتدرك ما يخصها من مغيبات ، وهذا إذا كانت الرؤيا جزئية لا يعوزها التعبير ، أما إذا كانت كلية ألبسها الحس المشترك ثوبا حسيا ، فالحس المشترك يعاونه الحنيال ، هو الذي يترجم عن الرؤيا الصادقة (١) . ويرى الصوفية وأتباع يعاونه الحنيال ، هو الذي يترجم عن الرؤيا الصادقة (١) . ويرى الصوفية وأتباع

<sup>(</sup>۱) يرى الفارانى أن النفس تنصل بالعقل الفعال لنتطلع على المغيبات ، ويكون الانصال من طريق الحفيلة في المغام ، وإذا قويت المحيلة كان الانصال في حلة اليقظة كما هو الحال صند الأنبياء . أما ابن سينا فيرى أن المغيبات منقوشة في لوح محفوظ بما في ذلك الماضى والحاضر والمستقبل به والنفس إذا نشطت مخيلتها استطاعت قراءة هذا اللوح والاطلاع على المغيبات في حلة النوم ، أما إذا قويت فإنها نطام عليها في حالة اليقظة وهذه مرتبة النبوة .

وحدة الوجود منهم على الخصوص أن اتصال العبد بالله لا يتم الا بعد إفناء الحواس التي تعوق هذا الانصال ، وحين يحصل هذا الإفناء يتحقق الوحى من الذات لنفسها ، فالحقيقة واحدة ، والوجود واحد فالوحى أو الرؤيا للنفس ليست شيئا يهبط عليها من خارج ، بل من ذانها أى من باطن النفس ، ما دمنا قد قررنا أن الوجود واحد ، وأن الله هو الوجود كله ، وأن النفس هى الله متى اصبحت شاعرة بذانها .

أما السهروردى وأنباعه فهم يرون أن النفس آية من عالم المجردات والمعقولات، فهى تستطيع إدراك المدركات المجردة التى تكون من جنسها، وذلك إذا تخلصت من العوائق والشواغل البدنية، فالإنسان إذا قلت شواغل حواسه الظاهرة، إما بسبب النوم، أو بسبب تعطلها لضعفها، أو في حالة بجاهدته ورياضته للارتفاع بنفسه عن كدورات الحس، فإنه قد يصل إلى الاطلاع على أمور غيبية (١) وذلك أن هذه المجاهدة و تلك الرياضة النفسية التى تخرج منها الإرادة قوية مسيطرة، تعمل على وقع حجب الحس والضغط على قوى البددن، وهذا فها مختص بالمعاديين من الناس.

أما الآنبياء فإن لهم فى النفس قوة أصلية أو فطرية ، وهذه القوة تمكنهم من الانصال بالعالم العلوى ، مع اشتفالهم بالبدن ، وذلك لآنهم يستطيعون اكتشاف العلم الغيبى فى حالة اليقظة ، والشرط الآول فى النبوة أن يكون النبى مأمورا من السهاء بإصلاح النوع ، وتحصل له العلوم من غير تعلم بشرى ، بل بالانصال بالمقل الفعال . والآنبياء قادرون على إحداث الزلازل والإنذار بالمغيبات ، وكذلك اختلاف ميول الناس واحتياجهم إلى قوانين تنظم حياتهم ، اقتضى وجود الشارع بينهم ولا بد من تخصصه بآيات تدل على أنه من عند ربه .

, واعلم أن الشرط الأول في النبوة ، أن يـكون مأموراً من السهاء بإصلاح

<sup>(</sup>١) حياكل النور \_ الهيكل السابم .

النوع ... ومما يتعلق برتبتهم حصول العلوم أكثرها من غير تعلم بشرى ... وشدة الاتصال بالعقل الفعال ، وأيضا طاعة هيولى العالم لهم بما أرادوا من الزلازل والحسف والتحريكات والتسكينات ... وأيضا لهم الإنذار بالمغيبات والامور الجزئية الواقعة ، إما في الماضى أو في المستقبل ... والأول هو العمدة وغيره من الخصال الثلاثة قد تجتمع في إخوان التجريد ... ، (1) .

ومعنى ذلك أن الشرط الأول في صحة النبوة هو الأمر الإلهى ، ودليل هذا الأمر هو التخصص بمهجزات تدل عليه ، وهذه المعجزات سببها وجود قوة إلهية في نفس النبي تسكون كأنها نفس العالم يطيعها العنصر طاعة بدنها لها ، إذ أن العناصر تطيع المجردات . فإذا زادت النفس في التجرد والتشبه بالمبادى ازدادت قوة .

, فما ظنك بنفس طربت باستهزاز علوى ، واستضاءت بنور ربما ؟ فحركت ما عجز عنه النوع ، وقد الصلت على , الأفق المبين (٢) ، . . . , بذى قوة عند ذى العرش مكين مطاع ثم آمين (٣) ، (٤) .

هـذا ما يذكره فى التلويحات ولكنه يلحق بالآنبياء قوة أصلية فطرية فى نفوسهم (وذلك فى الهياكل) . ويورد ابن تيمية ما أورده السهروردى من ضرورة النبوة للخلق ، وهو يذكر أن القوى التى يضيفها الفلاسفة للنبي هى : (١) قدرة عقلية ينال بها العلم من غير تعلم . (٢) قوة خيالية يرى فيها الامور الغيبية كما يراها النائم . (٣) قوة تؤثر فى العالم .

و ولما كانت هذه القوى توجد لخلق كثير ، لذلك كانت النبوة مكتسبة ، ولما كانت النبوة مكتسبة ، ولذلك أيضا طلب كثيرون من الفلاسفة النبوة ، مثل السهروردى و أبن سبمير ، وابن سينا وأتباعه يفضلون التى على الولى والفيلسوف ، أما الفاراني فيفضل

<sup>(</sup>١) التلويحات المورد الرابع ــ التلويح الأول في النبوات ص ٩٠ .

<sup>(</sup>۲) سورة النكوير آية ۲۳ (۳) سورة النكوير آية ۲۰، ۲۰

<sup>(</sup>٤ التلويحات س ٩٧

الفيلسوف على النبى ، وابن عربى يفضل الولى على النبى ، فالولى يأخذ علمه عن العقل وكذلك الملك المكلف بالوحى يأخذ علمه عن العقل ، ولما كان النبى يأخذ علمه عن الملك لذلك كان أقل فى المرتبة من الولى من حيث العلم ، (1) .

و يخطى، ابن تيمية فى هذا النص فيما ذكره عن السهروردى إذ أن الآخير ذكر أن للنبى قوة فطرية لا مكتسبة ، ثم أن السيروردى نفسه لم يعرف عنه أنه ادعى النبوة ، ولم يرد ذكر ادعائه النبوة فى النهم التى ألصقها به أكثر أعدائه تمجما عليه . وإذا فالنبى حائز على شرطين أمر إلهى ، وقوة فطرية فى نفسه تمكنه من الانصال بالعالم العلوى مع اشتغاله بالبدن .

أما غير الآنبيا. فقد تكون لنفوسهم قوة مكتسبة كملكة الآبرار والآولياء الحاصلة لهم بالرياضات المختصة بهم . « وهم يطلعون على المغيبات (٢) لآنه لاحجاب بين الآنوار الإسفهبذية الإنسانية ، وبين الآنوار الإسفهبذية الفلكية سوى شواغل الحس الظاهر والباطن ، فإذا تخاص النور الإسفهبذي تخلصت النفس إلى الآنوار الإسفهبذية للبرازخ العلوية ، واطلعت على النقوش التي في البرازخ العلوية العلوية الملكنة عالمة بجزئيات الكائنات رحركاتها (٢) .

<sup>(</sup>۱) راجع بجموعة الفتاوي لابن تيمية ج ٥ س ٩٣ طبعة القاءرة ١٩١١

<sup>(</sup>٢) طريقة تلقى الأمر الفيبي :

إدراك المغيبات يكون طى أقسام . ١ ــ إما بالقراءة من أسطر مكتو ة . ٢ ــ أو بسماح سوت . ٣ ــ أو بسماح سوت . ٣ ــ أو بسماح سوت . ٣ ــ أو بماح سوت . ٣ ــ أو بماه شائلة . ويكون لها والمحلمان في الحياد مثل تائما ، ويكون لها مظاهر في هذا العالم ولهم مقام خاس يسمى (كن) . واجم كذلك الطارحات س ٤٩٤ ــ • ٤٩٠ . ويمكن أيضا مقارنة صور نزول الوحى طى النبي (س) بالصور التي يوردها السهروردى ، وهناك أوجه كثيرة الشهد .

<sup>(</sup>٣) حكمة الإشراق س ٣٠٠ ـ مقالة خامسة فصل سادس .

ومعنى ذلك أن نفوس الـكواكب بها نقوش الـكاثنات كلها , وأن النفوس الإنسانية التى تصل إلى درجة تستطيع معها أن تطلع على حقائق الغيب وشئون المستقبل مى وحدها التى عكن لها الانصال بالعقول الفلـكية المدبرة .

#### تفسير المشاهدة :

ولكن ما طبيعة هذه المشاهدة؟ وكيف يتأتى للنفس أن تحظى بهذه المعرفة وأن تدرك النفس في النوم أو اليقظة أو فيها بينهما أى في الحالة التي يكون الإنسان فيها لا نائما ولا يقظا، أو اليقظة أو فيها بينهما أى في الحالة التي يكون الإنسان فيها لا نائما ولا يقظا، تدرك النفس هذه الصور إما لانصالها بعالم العقول الفلكية المديرة أو بغير هذا الطريق، وإن كان ذلك عن طريق الانصال بهذه العقول، فإن هذه الصور إما أن تكون كلية أو جزئية ، ثم إما أن تنطوى هذه الصور سريعا أى أن تتلاشى، وإما أن شبت . فإن ثبت واستقرت وكانت كلية ، فإن المتخيلة ووظيفتها المحاكة، تحاكى الله المحانى البكلية المنطبعة في النفس، و ظهرها في صور جزئية أي أن دور المتخيلة ينحصر في تشخيص الصورة البكلية وجعلها جزئية، ثم يأتى دور الحيال إذ أن هذه الصورة الجزئية الواردة من المتخيلة تنظبع في الحيال و تنتقل بعد ذلك إلى الحس المشترك فتصير مشاهدة .

ويمكن أن نلخص هذه العملية في أن النفس الإنسانية بانصالها بالنفوس الفلكية نشاهد صوراً كلية ، فتنطبع هذه الصور إن كانت ثابتة في المتخيلة التي تجمل منها صوراً جزئية تناسب الحس وتحيلها على الخيال فتنطبع فيه ، وتنتقل هذه الصور الجزئية من الخيال إلى الحس المشترك فتصبح وكأنها مائلة للحس الخارجي، فَتَنْشُاهُ دَانَ تُدُرُرُكُ كما لوكانت موضوعا للإدراك الحسى الخارجي، ولكن ما هو الاساس الذي نقيس به صدق أو كذب هذه الرؤيا أو الصور الكلية ؟ لا شك أن حكم المنخيلة أو الخيال أو الحس المشترك لا يصلح أن يكون أساسا صيحا يميز بين الصادق أو الكاذب من القضايا التي تعرض في هذه العملية .

#### معيار الصدق والـكذب:

هناك ثلاث حالات يمكن أن نجمعها في حالتين: الحالة الأولى(1)هي حالة صدق الرؤيا والثانية كذبها :

أولا ـ حالة صدق الرؤيا : (١) حالة التناسب اليقيني ، وفيها تكون الصورة الجزئية المشاهدة بعد العمليات السالفة شديدة الشبه والمناسبة بالمعنى الـكلى الذي شاهدته النفس منتقشا في عالم الأفلاك ، وفي هذه الحالة

(ت) التناسب الظنى : وأما لمذا كان هنــاك نوع

رى أن الرؤيا تـكون قوية غنية عن التعبير .

من المناسبة بين الكلى المرئى والصورة الجزئية المشاهدة ، أى عدم الطباق الصورة الكلية على الصورة الكلية على الصورة الجزئية تماما ، كما إذا رأت النفس عدوا وحاكته المنخيلة بحية أو ذئب ، أو رأت ملكا وحاكته بحبل عظيم ، وفي هذه الحالة تكون الرؤيا صحيحة ولكنها تقتضى التأويل لإدراك حقيقة المناسبة بين الصور الخيالية والمدنى الأصلى .

نَانِياً ـ حالة كذب الرؤيا: وهنا لا تكون هناك أى مناسبة بين المعانى البكلية وبين الصـــور الحيالية الجزئية ، فإن هذه الرؤيا تـكون من قبيل أضفاك الآحلام .

وينطبق هذا في حالة المعنى الكلى ، أما إذا كانت الصورة المرثية في عالم الأفلاك جزئية ، فإن الحافظة تحفظها على حقيقتها ولا تنصرف فيها ،

<sup>(</sup>١) حكمة الإشراق . الفصل الحاص مقالة خامسة .

ولا تحاول المتخيلة محاكاتها وتشبيهها بغيرها. وأما إذا تدخلت المتخيلة وعملت على تبديل ما رأته النفس بمثال، ثم بدلت هذا المثال بمثال آخر إلى أن تستيقظ النفس، فإن استطعنا استعادة الآصل بضرب من النخيل. كانت هذه رؤيا تفتقر إلى التعبير، وإن كان غير ذلك فهى من قبيل أصفات الآحلام.

## نَا لَتُمَّا \_ أسباب أحلام اليقظة والمنامات الـكاذبة :

هذه الآحلام الكاذبة ما مصدرها ؟ وكيف نفسر وجودها ؟ علمنا أن النفس تتلق المفيبات في حالتي اليقظة والنوم . فني الحالة الأولى إما أن تكون النفسقوية لايشغلها الحسأو البدن عن الانصال بالمبادى، ونفوس الأفلاك ، وتكون المخيلة قوية بحيث تقوى على تصوير الممنى ، وحينذاك يقع للنفس في اليقظه ما يقع للنائم في المنامات ، وقد يكون وحيا صريحا لا يفتقر إلى التأويل ، ومنه ما ليس صريحا فيحتاج إلى التأويل ، أو يكون شبها بالمنامات التي هي أضفات أحلام إن أمعنت المتخيلة في الانتقال والمحاكاة . وإما ألا تكون النفس قوية بل تكون منشغلة بالبدن ، مهتمة عطالبه ومناماتها ، في هذه الحالة تسمى أحلام اليقظة ، وهي محدث لدى ضعاف العقول، وهي دا نماكاذبة .

رفى الحالة الثانية: أى في حالة النوم ترجع المنامات أو الأحلام الكاذبة إلى:

ا ــ انتقال ما يدركه الإنسان في حالة اليقظة من المحسوسات إلى الحيال وعند النوم ينتقل من الحيال إلى الحس المشترك ، أي أن موضوعات الإدراك الحسى في حالة اليقظة تنتقل إلى الحيال الذي ينقلها إلى الحس المشترك فيشاهدها النائم على أنها حلم ، وهي من قبيل أضفاث الآحلام وهي ناتجة من تأثرها بالحواس الظاهرة أثناء عملها في حالة اليقظة ، أي أن الإدراك الحسى لاينتهي أثره

جانتها. عملية الإدراك ذاتها بل تبق الحواس متعلقة بالموضوع بعد غيابه .

للفكرة إذا ألفت صورة انتقلت تلك الصورة منها عند النوم إلى الخيال ، ثم منه إلى الحس المشترك ، وهذه الصور لا يناظرها شي في الواقع ،
 كتأليف صورة بها رأس حصان وجسم إنسان .

تغير الأمزجة حسب حالات النفس، وبذلك تتغير أفعال القوة المتخيلة بحسب تغير مزاج الروح الحاملة لها سواء غلب على المزاج الصفر اوية أو البرودة أو السواد (1).

ع ـ وإذن فالرؤبا الصادقة تستند إلى أساس حقيق وهم النقوش المرسومة في البرازخ العلوية، والتي تتضمن الماضي والحاضر والمستقبل، وحينها تنصل النفس بهذه البرازخ اطلع على الغيب، ويتضمن هذا أن صور عالم الأفلاك لا بدوأن يتكرر حصولها في عالم الأعيان، أو في عالمنا هذا حتى يصح القول بأن التنبؤ بالمستقبل على هذا الأساس له سند عيني أو خارجي.

ويتبع هذا أنهذه الصورواجبة التحقق في عالم الأعيان ، أي واجبة التكرار على نسق وجودها في عالم الأفلاك ، وليس هذا التكرار بمعنى أن المعدوم يعاد بل بمعنى عود الشبيه ، مثل إعادة الفصول كل سنة ، وقد ذكر القدماء أن للعالم أدواراً لا متناهية قيمة كل منها سنة وثلاثون ألفا وأربعائة وخمسة وعشرون سنة . كل فترة من هذه تسمى دوراً إذا ما انتهى منها العالم انتقل إلى دور آخر وهكذا إلى مالا نهاية .

ويذكر في المطارحات ، أن هذا المذهب القدماء من البابليين والحكاء الخسروانيين [أىالفرس]رالهند وجميع الاقدمين من مصروبونان وغيرهما(٢).

<sup>(</sup>۱) راجع مقالة خامسة فصل خامس ـ حكمة الإشراق ـ ويؤيد هذا الرأى علماء النفس المحدثون ـ راجع « الأحلام » للدكنور توفيق الطويل س ۷۱ .

<sup>(</sup>٢) الطارحات س ٤٩٢.

وأن الحجة على ذلك هكذا ـ كلما كان فى الوجود شى، يعلم كل الكائنات المستقبلة على ترتيبها كالنفوس الفلكلية أو ينتقش فيه كذلك كالآجرام الفلكية ، فتكرار كل ما يقع من الحوادث فى الآعيان على الوجه المذكور واجب ولكن المقدم حق فالتالى حق . وما دامت الحوادث ستتكرر فى الآعيان على ما سبق فعنى هذا أن كل ما هو مرتسم فى عالم الآفلاك سيقع حتما فى وقت ما فى عالم الآعيان ، أى أن سلسلة الموجودات المترتبة متناهية ما دامت ستقع فى وقت معين . وإن كان فها نقوش غير متناهية لحوادث فى المستقبل مترتبة ، فإن كان كل واحد منها لابد وأن يقع وقتا ما ، فيأتى وقت ما يكون الكل قد وقع فيه فتناهى السلسلة وقد فرضت غير متناهية وهو محال ،

وهذا الوضع المثـالى الذى يعرض لنا بصدد ُنظرية الآحلام والنبوة يفضى بنا إلى :

أولاً ـ التسليم بمالم للمثل فيه صور للموجودات . ثانياً ـ أن هذا العالم متناه وما يصدر عنه متناه . .

وقد أشرنا حين الكلام عن الآنوار العقلية إلى لا نهائية الفيض ، وعدم توقف الآشعة الصادرة عن الآنوار ، وإلى أن هذه الآنوار العليا نفسها لامتناهية العدد ، أى أن المثل برما يصدر عنها لا تخضع للتحديد ، فكيف يجوز لنا أن نتكلم هنا عن عالم متناه وصدورات متناهية إلا أن يكون المراد باللاتناهى في الحالة الآولى الغنى المطلق والوفرة الزائدة ، دون تطرق إلى اللاتناهى بالمهنى الفلسين الدقيق .

#### الفصل الثاتى

## في التناسخ

تعرضت الآدبان القديمة لمشكلة التناسخ ، وآمن الهنود به إيمانا عميقا سيطر على حيانهم الدينية والعقلية ، ورتبوا له طقوسا وأدواراً وتأثر به الفرس والمصريون القدماء ، وأهل با بل ، وعرف عن الفيثاغورية قبولها للتناسخ . ويرجع انتشار الاعتقاد بالتناسخ في العالم اليوناني القديم إلى النزعة الأورفية التي كانت يمثل الجانب الخني في الحياة العقلية عند اليونانيين ، فن رحر إلى تنجيم إلى تناسخ ، واختلط هذا الجانب الروحي بالتراث اليوناني وتسكونت الثقافة الحيلينية من هذا الاختلاط ، وقد عمل العرفانيون على ذيوع الاعتقاد بالتناسخ في حقل الثيران الثقافة في مقيدة النونانية بالتناسخ .

فا حقيقة هذه المشكلة ؟ يبدو أن فكرة الخطيئة الأولى كانت ذات تأثير بالغ الخطورة على التفكير الإنسانى ، فالإنسان الأول طرد من الجنة بعد اقترافه للخطيئة ، هذا الإنسان اعتبر كأنه موجود عقلى محض قبل ظهوره على وجه الأرض ، أما بعد الخطيئة فقد دنسه البدن ، أى أن انصال النفس الإنسانية بالبدن هو ثمرة الخطيئة ، وأصبحت تصرفات النفس المتصلة بالبدن وسلوكها أميل إلى الشر لأن المحسوس أو المادى شر ، والشرور الإنسانية كلها مصدرها انصال النفس بالبدن .

ولما كان البدن هو العنصر الشرير الذي بمسك بالنفس ويبعدها عن موطنها الأصلى وجب أن تحاول النفس التخلص منه لـكي تعود نقية طاهرة

كيف تنظير النفس إذن من أرجاس البدن؟ يجب أن تعاقب النفس وأن تمر بأدوار مختلفة ، تخرج بعدها خالصة من الشرور ، حتى نستطيع أن تصاحب الآلهة ، ( ۲۰ الممهروردي ) فقد تحل فى بدن حيوان أو نبات أو جماد ثم تننقل بعد ذلك إلى آخر حتى تخلص من شرورها فنحيا بين النفوس المجردة الواصلة إلى جوار نور الآنوار . أى أننا نقف أمام مثمكلة استلزمنها طبيعة ترقى النفس لوصولها إلى مصدرها الأول .

هكذا فهم السهروردي التناسخ، وكدلك عرض له في جميع كتبه إلا أنه كان قلقا مترددا في تقرير موقف ثابت له ، فهو يعرض للتناسخ عند أصحاب المذاهب المختلفة ويذكر أن التناسخ على أنواع : من إنسان إلى حيوان أو من إنسان إلى نبات أو إلى جماد ، وقد يكون التناسخ عكسيا من الحيوان إلى الإنسان أو قد يكون في دائرة النوع الواحد ، فن بدن إنسان إلى بدن إنسان آخر أو من بدن فرس إلى بدن فرس آخر (۱)

ثم يذكر أن الشرقيين من حكما. الفرس والهند والصين واليونان كانوا على هذا الرأى ، ولـكن أرسطو عارص قضية التناسخ وهاجمها مهاجمة عنيفة في نقده لأفلاطون والفيثاغورية وجاء الإسلاميون فأقرها كثرة منهم ودللوا على دعواهم بآيات قرآنية كقوله نعالى : « كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلودا غيرها ، (۲) وقوله تعالى ، وكلما أرادوا أن يخرجوا منها اعيدوا فيها ، (۲) وقوله تعالى ، وكلما أرادوا أن يخرجوا منها اعيدوا فيها ، (۲) مقوله تعالى ، لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم ثم رددناه أسفل سافلين ، (٤) . ثم يصل بعد عرض هذه الآراء المختلفة في النئاسخ إلى القول بأنهم كلمم متفقون في ضرورة خلاص النفوس الطاهرة من ظلمات البدن « وصفى أكثر الحسكاء في ضرورة خلاص الانوار المدبرة الطاهرة إلى هذا ، إلا أن الجميع متفقون على ضرورة خلاص الانوار المدبرة الطاهرة

<sup>(</sup>۱) ویری الدوانی شارح هیاکل النور س ٦٣ ( مخطوط) أن النناسخ ینقسم إلی نسخ ( من إنسان إلی ابات ) ( من إنسان إلی ابات ) ورسخ ( من إنسان إلی ابات ) ورسخ ( من إنسان إلی جاد ) .

<sup>(</sup>٢) سورة الناء آية ٥٩ (٣) سورة السجدة آية ٢٠ (٤) سورة النين آية ٤ ـ •

إلى عالم النور دون النقل ؛ لأنه إنما كان للتطهير وقد حصل . (١) .

ثم يمود فيمرض رأيه ولكن في غير وضوح قائلا ، ونحن نذكر بعد هذا ما يقتضيه ذرق حكمة الإشراق ، واعلم أن النور المجرد لا يتصور عليه العدم بعد فناه صيصته ، فإن النور المجرد لا يقتضى عدم نفسه وإلا ما وجد ، ولا ببطله موجبه وهو النور القاهر فإنه لا يتغير ، ثم الشيء كيف يبطل لازم ذانه بذانه ، ثم أن النور كيف يبطل شعاعه وضوءه بنفسه مع وجوبه ، ودوامه بدوامه ؟ والانوار المجردة ليس بينها مزاحمة على محل أو مكان لتقدسها عهما وليست حالة في الغواسق ليشترط فيها وليس مبدأ المدبرات هنا يمتغير ، فلا تكون هي مشروطة بشهود الحس الباصر ، ونسبة غير النفس الفاعلية إلى مالها كالمحل ، مشروطة بشهود الحس الباصر ، ونسبة غير النفس الفاعلية إلى مالها كالمحل ، كالنقوش كانت منه فإذا بطل حال المبدء بطلت ، فالنور المجرد موجبه دايم فيدوم وموت البرزخ إنما هو بطلان مزاجه . ، (٢)

والذي يريد أن يمرضه في هذا النص ، تأكيده عدم فناء النور المجرد بهد فناء الجسد ، وذلك لأن وجوده يستند إلى ضرورة موجده ، ثم شيء آخر وهو أن تطهير النفس لا يقتضي النقل أي انتقال الجسد مع النفس إذ الجسد يتلاشى ، أما النفس فإمها تخضع لطريق به مراتب حسب درجة تطهرها في حياتها مع الجسد .

لنتساءل بعد هذا عن مصير النفس بعد المفارقة ؟ هل تلحق النفس مباشرة بمالم العقول لتحيا مع الآنوار ؟ أم أنها تمر على أدرار مختلفة تتطهر فيها بما قارفته من شر في حياتها مع الجسد ؟ .

<sup>(</sup>١) حَكُمَةَ الإشراق ــ القسم الثانى ــ المقالة الحامسة ــ الفصل الأول فى التناسخ فقرة ٣٠٠ س ٢٢٢ طبعة باريس .

<sup>(</sup>٢) صدر السابق فقرة ٧٣٠ - ٢٣٦

يجب علينا أن نعرف أولا درجة النفس ومبلغها من التطهر. و فالنفس إما أن تكون كاملة في الحسكة بين العملية والعلمية ، أو متوسطة فيهما ، أو كاملة في العملية دون العملية دون العملية أو ناقصة فيهما . والضرب الأول من النفوس هو السكامل في السعادة ، وأما الثابي والثالث والرابع فمن المتوسطين في السعادة ، وأما الشاب الشفاوة السكاملة . ،

وطريق خلاص النفوس وتطهرها من آثار الجسد يتعلق بهذه المراتب تعلقاً أساسياً ، إذ أن هؤلاء الكاملين الذين مارسوا الحدكم: إن العملية والعلمية السلون إلى عالم إلا نوار المجردة ما هؤلاء المتوسطين في مرتبة الد : نهم يرتقون إلى عالم المثل المعلقة ، ولا يجبأن نخلط بين هذه المثل والمثل الافلاطونية . ووالمعلقة قسمان : ظلمانية الاشقياء ومستنيرة للسعداء . وفي المثل المعلقة (1) تبقى نفوس الذين حق عليهم العذاب والذين كتب عليهم نسخ أبدانهم ، هذا إن صحت قضية التناسخ ، .

هذا ما يذكره فى حكمة الإشراق وهو إذن لا يقبل أو يراض التناسخ مع أنه فى كمتبه الآخرى مثل التلويحات واللمحات والمطارحات يهاجم التناسخ هجوما عنيفا ويهدم دعاوى القائلين به من الهند والفرس واليونان .

فقد جاء فى الناويحات ، أن البدن إذا حصل له مزاج استحق به من الواهب نفساً فإذا قارنته ،النفس المستنسخة فيحصل لحيوان واحد نفسان ، ولا يعلم الإنسان لبدنه إلا نفسا واحدة لا غير ، (٢) .

وهو يردد الحجة نفسها فى المطارحات (٢) ويقرر امتناع حلول نفسين فى بدن واحد .

<sup>(</sup>١) واجع الفقرة السادسة من الفصل السادس ، الباب الثاني ، القسم الثاني من هذا البحث

<sup>(</sup>٢) الناوبحات ص ٨١

<sup>(</sup>٣) المطارحات س ٤٩٩ ـ ٠٠٠

وكذلك فى اللمحات حيث يذكر و التناسخ محال ، فإن النفس لو انتقل تصرفها إلى جرم عنصرى كان لصلاح مزاجه لنصرف النفس ، وإلا ما فارقت هيكلما فيستحق المزاج لنفس ، تفيض عليه من العقل الفعال ، فكأن للحيوان الواحد نفسين : المستنسخة ، والفايضة ، وهذا محال ، (1) .

ويلاحظ أن هذه الحجة هى نفسها التي يوردها ابن سيئا (٢) . فإذا فرضنا نفسا تناسختها أبدان ، وكل بدن فإنه بذاته يستحق نفسا تحدث له وتتعلق به فيكرن البدن الواحد فيه نفسان معا .

وفي هياكل (٢) الذور نجد السهروردي بقف موقفا رسطا هو أقرب إلى القبول المستر لفكرة التناسخ فهو يقول: و فالنفس ما دامت مشتفلة مهذا البدن لا تتألم بالرذائل ولا تنلذذ بالفضائل لسكر الطبيعة ، فإذا فارقت تتعذب نفوس الاشقياء بالجهل والهيئة الردية الظلمانية ، والشوق إلى عالم الحس ، سلبت قواهم ، لا عين باصرة ولا أذن سامعة ، ينقطع عنها ضوء عالم الحس ولا يصل إلها فور القدس، حياري في الظلمات فانقطع عنها النوران ،

وهذا الوصف لمصير النفس بعد المفارقة وإن كان لا يشير صراحة إلى المثل المعلقة أو إلى التناسخ إلا أننا نستشف منه ميلا إلى النسليم بتعذيب الاشقياء وهذا لا يتم إلا في عالم المثل المعلقة كما ذكر في حكمة الإشراق ، ثم كيف يكون التعذيب؟ ما هي الصور التي يتخذها؟

ربما كان التناسخ يفسر ذلك وربما قصد التعذيب الديني في النار الحسية \_ وموضعها المثل المعلقة \_ على أنه ربما أراد

<sup>(</sup>١) اللحات ، اللحة الثانية من المورد الخامس من ما بعد الطبيعة \_ مخطوط .

<sup>(</sup>٧) النجاة لابن سينا س ١٨٩

<sup>(</sup>٣) حياكل النور \_ الهبكل المادس

بهذا النص تمهيدا العرض قضية التناسخ فى حكمة الإشراق حيث يقف موقفا قلقا كما أشرنا قائلا وسواء أكان النقل أى التناسخ حقا أو باطلا فإن الحجج على طرفى النقيض فيه ضعيفة ، ومعنى هذا أنه يتخذ موقف الشاك المتحير الذى لا يدرى أى رأى يقبل . وأكبر الظن أن الذى دفعه إلى اتخاذ هذا الموقف الجديد بصدد قضية التناسخ عاملان .

أولها عقلى وثانيهما نقلى ؛ أما الدافع العقلى فهو ضرورة تقرير طريق للخلاص يكون عاما للسعداء والاشقياء ، وكيف يستطيع الاشقياء الذين تردت نفوسهم فى الشرور وانغمسوا فى الظلمات ، كيف يستطيع هؤلاء أن يتطهروا ؟ إنهم لن يستطيعوا التحرر من آثار الجسد وشروره بقوتهم الذائية لغلبة الحس ونوازعه على النفس وقواها الفاضلة ، فيجب إذن أن يهبطوا إلى المستوى الذى هبطت إليه النفس تحت تأثير البدن ، ثم تتدرج النفس فى الترقى بذاتها مع أبدان النفوس الادى منها ( نبات وحيوان ) حتى تتطهر و تسلمك سبيل السعداء ، هذا هو التبرير العقلى لقبوله فكرة التناسخ .

أما الدافع النقلى فهو أن السهروردى واقع تحت تأثير التراث الحلينى المتأثر بالفرق القديم الذى يتضمن حكمة الفرس واليونان والبابليين والمصريين القدماء، وهؤلاء كلهم يقبلون التناسخ على أنه مرحلة تطهير لازمة لخلاص النفوس من آثار عالم المادة والظلمات

### مصادر المحث

#### المصادر العربية

ابن أبى جمهور : المجلى

ابن أبي أصيبمة : طبقات الأطباء

ابن تيمية محموعة الفتاوى ، ج ه ، ص ٩٣ ، القاهرة

سنة ١٩١١م

ابن حزم : الفصل

ابن خلـكان : وفيات الاعيان :

ابن سينا : النجاة ، الإشارات ، حي بن يقظان ، مقامات

العارفين

ابن شداد : سيرة صلاح الدين

ابن الصباح : درة الأسرار

ابن عربى : فصوص الحـكم ، الفتوحات المـكية

ابن العاد : شذرات الذهب

ابن الملقن : المقد المذهب

ابن ميمون : دلالة الحائرين

ابن النديم : الفهرست

أبو بكر : طبقات الشافعية ( المصنف متوفى سنة ١٠١٤ﻫـ)

أبو حبيب بن أبى بكر بزجمفر : طبقات الفقها. والعباد والزهاد \_ مخطوط \_

تاریخ ۲۱۹۲ دار الکتب بالفاهرة

أبو ريان : نظريَّة الإمامة بين الباطنية والسهروردى ،

بجلة الثقافة

: هماكل النور

: الروضتين أبو شامة المقدسي

: قوت القلوب أبو طالب المـكي

الأغاني أبو الغرج الإصفياني

: رسائل إخوان الصفا إخوان الصفا

> الأشعري : مقالات

> > الجبل

: نحقيق ما للهند من مقولة البيروني

توفيق الطويل ( الدكتور ) : الأحلام

: قوانين حكمة الإشراق إلى كل الصـــوفية التو نسي

بجميع الآفاق

: الإنسان الكامل الجرجاني : التعريفات

: كشف الظنون ـ طبعة فلوجل حاجي خليفة

دو نالدسون : عتبدة الشمة

: تاريخ الفلسفة في الإسلام ديبور : أثولوجيا أرستطاليس دىرىش

: مقالات نشرها بول كراوس الرازي

: أقديسات الشيخ الشهير ( مخطوط ) ريتر : مرآة الزمان سبط بن الجوزي

: اللمع اليراج

: تواريخ الحكما. ـ نزهة الارواح وروضة الشهرزوري

الأفراح

: الملل والنحل الشيرستاني

: الأسفار الأربعة الشيرازي (صدر الدن) عبد الرحمن بدوى : الإنسانية والوجودية في الفكر العربي

المطاد : تذكرة الأولياء

الغزالي : مشكاة الأنوار

القزويني : آثار البلاد

القشيري : الرسالة القشيرية

قصاب باشي زاده : رسالة في المثل الأفلاطونية والمثل المعلقة

(مخطوط ۹۵م مجاميع ، دار الـكـتب بالقاهرة )

د , .
 د , .
 د , .

ع : ار الكتب بالقاهرة)

القفطى : أخبار الحكماء

المسعودي : الاشراف والتنبيه

المقريزي : الحطط

ملاصدرا : شرح الحداية ، طهران

الملطي : التنبيه

النهاني : جامع كرامات الأوليا.

نللينو : التراث اليوناني ( مقالة عن الحكمة الشرقية ،

ترجمها بدوی )

النوبختي : فرق الشيعة

الهجويرى : كشف الحجوب

ياقوت : معجم الأدباء

اليافعي : مرآة الجنان ـ ج ٣

يوسف كرم : تاريخ الملسفة اليونانية

: تاريخ الفلسفة الأوربية في العصر الوسيط

المؤلف مجهول : المثل العقلية الأفلاطونية

### المصادر الاجنبية

Affifi : The Mystical philosophy of Mohy

El-Din Ibn Arabi.

Ahlwardt : Arab. Schrief, in Berlin-

Amari : Ibn Sabéen, Journal Asiatique

Tome I, 1853, p. 240 - 275.

Armstrong : The structure of the Intelligible

universe in Plotinus.

Asin, P. : Abenmassara, E. I.

Berg, van den : Suhrawardi E I. Berkley : Theory of Vision.

Bouchetti : La philosophie du Manichéisme,

Dict. des Sciences Phil. p. 1033.

Bradley : Appearance and Reality.

Brehier E. : La vie de Plotin.

Histoire de la philosophie, T. I Plotin.

Brocklman : Geschichte der arabischen Literatur.

Browne : Literary History of Persia.

Cahen, Claude : Bulletin d'Études Orientales, Inst.

Français de Damas.

Casartelly : La philosophie Religieuse du

Mazdeisme.

Corbin : Recherches Philosophiques, 1933.

Suhrawardi d'Alep.

Corbin et P. Kraus: Le bruissement de l'aile de Gabriel, Journal Asiatique, Juillet-

- Sept. 1935.

Corbin et P. Kraus: Suhra. d'Alep (Publication de la Société des Études Iraniennes n. 19, Paris 1939).

> : Opéra Metaphysica et Mystica, Volumen Primum.

> : Revue Hermes, 3eme série III,1939 Epitre de la modulation du Simorgh et Epître de la langue des fourmis

: Recherches sur le manicheisme. Oumont.

Darmesteter, J.: Tr. Zend Avesta, Paris 1892.

Dies, Auguste: Platon: Donaldson : Shîism.

Drower : Mandaeans of Iraq and Iran.

E. I., E. R. E., E. B.: Avesta Dualism (Persian) Zoroaster, Mancheans, Mazdakites

: History of Philosophy, vol. I P. 33 Erdman

E. R. E. : Gnosticism, Hermes.

Gilson sources greco - romaines de : Les

l'Augustinisme Avicennisant, Archives doctrinales.

Gobineau : La Philosophie et les Religions dans

l'Asie Centrale, Vol. I.

Horten : Ishrakyoun E. I.

: Enneads, Tr. Ing

: The Philosophy of Plotisius. Ing

Iqbal : Development of Metaphysics in

Persia.

Jackson : Zoroastrian Studies, New York, 1928. Jurgi : Illumination in Islamic Mysticism.

Khattak Spies: Three Treaties on Mysticism.

Kraus Paul : Les Controverses de Fakhr al Dîn

al Razi, Bulletin de l'Institut

d' Egypte.

- ١٩٤ - سنة ١٩٣٧ - ص ١٩٤٠

Lewis, Bernard : Origin of Ismaïlism.

Madkour : La place d' Alfarabi.

Malebranche : La Recherche de la Vérité.

Marquette, Jack de: An Introduction to Comparative

Mysticism.

Massignon : La passion d'Al-Hallag.

: Recueils de Textes inédits.

Karmites, E. I.

Nicholson : Studies in Islamic Mysticism.

Nyberg : Cosmologie mazdée ne, Journal

Asiatique.

Plessner : Suhraward (E. I.)

Ritter : Der Islam, 1937.

Ross : Aristotle.

Shirazi (Sadr El-Din), E. I.

Siegel, Alfred von: Der Islam, p. 292.

Smith, M. : History of Mysticism in the Middle

East.

Sykes : History of Persia.

Underhill : Mysticism.
Vaux, Carra de : Avicenne.

: La Philosophie Illuminative chez

Suhr. d'Alep, Journal Asiatique, 1902

Whittaker : Neoplatonism.

Zeller : History of Greek Philosophy.

# - ۳۲۰ استدراك

| الصواب                       | الخطأ                 | السطر   | الصفحة |
|------------------------------|-----------------------|---------|--------|
| الجيلي                       | الجبلي                | ۲       | 14     |
| ,                            | 3                     | 11      | ١٤     |
| فصوص                         | أصوص                  | 19      | ٤٠     |
| Démon                        | Déemon                | هامش ۱  | ٤١     |
| ثنا ئية                      | نما ثبية              | 4       | ٦٤     |
| <b>ج</b> و در یان            | جورد يان              | ١.      | 70     |
| و تميز                       | و نمیز                | *       | 77     |
| ىما يۇ يىد                   | عا يۇيد ممە           | ١٥      | ٦٧     |
| فصوص                         | أصوص                  | هامش ۲  | 79     |
| أرسطو                        | أرسطوا                | 17      | ٧٤     |
| الروبني                      | الردبنى               | ٤       | ٨٤     |
| وجه                          | وجهه                  | ٨       | 47     |
| ليجر"ها                      | ليجر دها              | 1       | ١      |
| ص ۱۹۹                        | ۱ ص ۹۹ من طبعة فورجيه | بالحامش | ١      |
| يضيف إلى                     | يضيف في               | 1       | 1.7    |
| Suhrawardi                   | Sahrawardi            | هاءش    | 111    |
| نقيضأ للذور                  | نقيض النور            | ١.      | 711    |
| وكذلك يسمى المرض الظلمانى    | من كذلك يطلق إلى غاسق | •       | 114    |
| , هيئة ظلمانية ، (١) والجوهر |                       |         |        |
| المظلم, جوهرا غاسقاً ،       |                       |         |        |
| استضاءته                     | استضائته              | ٧       | 117    |
|                              |                       |         |        |

| •                                    | ١                                |         |     |
|--------------------------------------|----------------------------------|---------|-----|
| صواب                                 |                                  |         |     |
| ـ لا زمه أو فارقه ـ                  | لا يؤثر النور لازمه أو فارقة     | ١.      | 117 |
| يمكن التمييز بينها لاعن طريق         | يمكن النمييز لا عن طريق          | بالهامش | 114 |
| ترفع العبارة من : أي أن              |                                  | الك     | 17. |
| الاختلاف فىالىكم إلى وهو مقولة       |                                  |         |     |
| تنطبق على المادى                     |                                  |         |     |
| بجميع                                | بجمع                             | هامش ۱  | 17. |
| ننظر                                 | ونظر                             | 1       | 14. |
| نفى                                  | أغس                              |         | 14. |
| اللازم ( الأشياء )                   | باالازم و ( الأشياء )            | 10      | 188 |
| آخر                                  | آحر                              | ٣       | 18. |
| القيوم                               | الفيوم                           | الهامش  | 181 |
| بدوام البناء بعدتشييد البنـــــاء له | مدرام البنكاء بعد تشييد البناءله | ٣       | 117 |
| ثيت                                  | نحث                              | ٧       | 188 |
| فلا يد                               | ملا بد                           | ١٥      | 187 |
| اسفندرامذ                            | اسفئدارمذ                        | ۲       | 10. |
| الأنوار المدبرة                      | الأفراد المدبرة                  | ١٢      | 108 |
| أعلم                                 | تعلم                             | 19      | ١٧١ |
| حكمه الإشراق                         | حكمة إشراقية                     |         |     |
| 707                                  | <b>707</b>                       | الهامش  | 417 |
|                                      |                                  |         |     |

## فهنسرس

| •     | القسمالأول: السهروردى، عصره، مدرسته، مصادرمذهبا                      |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
|       | المباب الأول : حياة السهروردي وكتبه وعصره                            |
| ٩     | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                |
| 48    | الفصل الشاني ـ المدرسة الإشراقية                                     |
| ٤٣    | الفصل الثالث ـ التحقيق النقدى لثبت كمتبه                             |
| ٥٢    | الفصل الرابع ـ تصنیف کسته                                            |
|       | الباب الثانى : المدرسة الإشراقية ـ دراسة نقدية للمصادر والأصول       |
| ٥٨    | الفصل الأول ــ مدلول الإشراق                                         |
| ٦٤    | الفصل الشاتي _ التراث الشرقي                                         |
| ٧٢    | الفصل الثالث _ التراث اليو ناكى                                      |
| ۸۲    | الفصل الرابع ـ التراثاليوناني (تابع) [ الباطنية والغزالي وابن سينا ] |
| 1 • ٢ | الفصل الخامس ـ تعريف ببعض كتبه                                       |
|       | القسم الشانى : ميتافيزيقا الإشراق                                    |
|       | الباب الأول: الله نور الأنوار                                        |
| 117   | الفصل الأول ـ طبيعة النور                                            |
| 171   | الفصلُ الثـاني ــ الله نور الانوار                                   |
|       | الباب الثانى : البناء النورانى                                       |
| 170   | الفصل الآول ـ مبادىء إشراقية                                         |
| 1 2 7 | الفصل الثــانى ــ الفيض وتر تيب الموجودات                            |
| ۱۵۴   | الفصل الثالث _ !! كثير و الم احد                                     |

| 101          | الفصل الرابع ـ نظرية المقول العشرة                           |
|--------------|--------------------------------------------------------------|
| 140          | الفصل الخامس ـ عالم النور ( نظرية الآنوار العقلية )          |
| ١٨٧          | الفصل السادس ــ المثل النورية في مذهب السهروردي              |
|              | الباب الثالث: في المادة                                      |
| 7.9          | الفصل الآول ــ المادة والأجسام                               |
| <b>T 1 V</b> | الفصل الشـانى ــ الصورة والهيولى                             |
| 770          | الفصل الثالث ـ في أحكام البرازخ                              |
| 777          | الفصل الرابع ـ تقسيم البرازخ وهيئاتها                        |
| 777          | الفصل الخامس ــ الزمان و الحركة                              |
|              | الباب الرابع : في النفس وخلاصها                              |
| 70.          | الفصل الآول ـ النفس والبدن ، مشكلة الخلاص                    |
| 777          | الفصل الشاني ــ المعرفة من من من من من من من                 |
| ۲۷.          | الفصل الثالث ـ الإدراك الحسى                                 |
| 774          | الفصل الرابع ــ الإدراك المقلى                               |
| 79.          | الفصل الخامس ـ مشكلة الخلاص تا بع ( العمل أحوال السا اكمين ) |
|              | الباب الحامس : النبوة والاحلام والتناسخ                      |
| 4.8          | الفصل الأول _ نظريته في النبوة والأحلام                      |
| 414          | الفصل الثـاني ـ في التناسخ                                   |
| 414          | مراجع البحث : أولا ــ المصادر العربية                        |
|              | ثانياً ـ المصادر الاجنبية                                    |
| 440          | استدراك                                                      |

## سِلسلهٔ فی الدراسات الفلسفیة والأخلاقیت بیرف عی الدراسات الفلسفیة والأخلاقیت بیرون علی اسدارها الد کتور ممود قاسم ستاذ الفلسفهٔ بجامعة العت ایرو

## أسماء الكتب التي ظهرت في هذه السلسلة:

| <ul> <li>المنقذ من الضلال لحجة الإسلام الفزالي ، مع مقدمة مستفيضة في سنطق</li> </ul> |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| التصوف (الطبعة الثانية : مزيدة ومنقحةً ) ـــ                                         |
| الاستاذ الدكتورعبد الحليم محمود                                                      |
| ٧ ـــ فلسفة ابن طفيل ورسالة . حي بن يقظان ، للاستاذ الدكـ:ور عبدالحليم محمو          |
| ٣ ــــ الفيلسوف المفترى عليه , ابن رشد ، اللاسناذ الدكتور محمود قاسم                 |
| ع ــ التصوف عند ابن سبنا للاستاذ الدكتور عبدالحليم محمو                              |
| ه ـــ التفكير الفلسني في الإسلام الاستاذ الدكتور عبدالحليم محمو                      |
| <ul> <li>ب مناهج الأدلة في عقائد أهل الملة لابن رشد مع مقدمة في نقد مدأوس</li> </ul> |
| علم المكلام اللاستاذ الدكتور محمود قاسم                                              |
| ٧ _ جمال الدين الأفغاني, حياته وفلسفته للاستاذ الدكتور محمود قاسم                    |
| ٨ _ الإسلام بين أمسه وغده الاستاذ الدكتور محمود قاسم                                 |
| <ul> <li>هـ كتاب الملل والنحل للإمام الشهرستاني القسم الأول</li> </ul>               |
| تخريج الاستاذ محمد بن فتح الله بدران                                                 |
| . ١ _ كتاب الملل والنحل للإمام الشهرستانى : القسم الثانى _                           |
| تخريج الاستاذ محمد بن فتح الله بدران                                                 |
|                                                                                      |
| المدكتور محمد على أبو ريان                                                           |